


Melanie Joy



Por qué amamos
a los perros,

nos comemos
a los cerdos

y nos vestimos
con las vacas

Una introducción al carnismo



Primera edición en español: 2013.

Título original: Why we love dogs, eat pigs and wear cows.

Copy right © 2010 by  Melanie Joy, Ph.D.
Published by  arrangement with Conari Press/Red Wheel Weiser Publishing
Group, LLC.

© Plaza y Valdés Editores, 2013

Traducción: Montserrat Asensio Fernández
Revisión: Olga Cadenas Delgado
Coordinadora de traducción: Audrey  García

Colección LiberÁnima. Directores: Sharon Núñez, Jose Valle y  Javier Moreno.

Derechos exclusivos de edición reservados para Plaza y  Valdés Editores. Queda
prohibida cualquier forma de reproducción o tranformación de esta obra sin
previa autorización escrita de los editores, salvo excepción prevista por la ley.
Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos, www.cedro.org)
si necesita fotocopiar o escanear algún fragmento de esta obra.

Los beneficios de este libro son destinados a Igualdad Animal.

Plaza y Valdés, S. L.
Murcia, 2. Colonia de los Ángeles.
28223, Pozuelo de Alarcón.
Madrid (España)
T: (34) 918625289
e-mail: madrid@plazay valdes.com
www.plazayvaldes.es

Plaza y Valdés, S. A. de C. V.
Manuel María Contreras, 73. Colonia San Rafael
06470, México, D. F. (México)
T: (52) 5550972070
e-mail: editorial@plazayvaldes.com
www.plazayvaldes.com.mx

ISBN: 978-84-16032-30-3

Diseño de cubierta: Manuel Fernández (MF)
Corrección de textos: Concepción Fernández

http://www.cedro.org
mailto:madrid@plazayvaldes.com
http://www.plazayvaldes.es
mailto:editorial@plazayvaldes.com
http://www.plazayvaldes.com.mx


A los testigos, allá donde estéis.
Vuestra mirada nos mostrará el camino.



Podemos medir la grandeza y el progreso moral de una nación por el modo en que
trata a sus animales

MAHATMA GANDHI



Índice
Índice
Prólogo
Agradecimientos
Capítulo uno. ¿Para amar o para comer?
El problema de comer carne de perro
El eslabón perdido
De la empatía a la apatía
Capítulo dos. El carnismo: « Las cosas son así»
Carnismo
Carnismo, ideología y  status quo
Carnismo, ideología y  violencia
Capítulo tres. Cómo son las cosas en realidad
¿Dónde están?
No ver el Mal, no oír el Mal, no decir el Mal
Este cerdito se fue al mercado…
¿Dónde está la ternera?
¿Cabeza de chorlito? No, de pollo y  pavo
Lo tienen a huevo: gallinas ponedoras
¿Un poco de leche? Vacas lecheras
Tierno como un bebé: ternera lechal
¿Pez o pescado? Pescados y  otros animales marinos
A las puertas de la muerte: animales caídos
Si los mataderos tuvieran paredes de cristal
Capítulo cuatro. Daños colaterales: las otras víctimas del carnismo
¿Estamos seguros?
Infecciones, inspecciones y  el USDA
El animal de matadero humano
Riesgos operativos en la industria cárnica
Condicionados para matar
Nuestro planeta, nosotros
¿Democracia o carnecracia?
Advertencia sanitaria: comer productos de origen animal puede ser peligroso
para su salud
Capítulo cinco. La mitología de la carne: justificación del carnismo
Las tres « N»  de la justificación
Le presento a los creadores de mitos
El sello oficial de aprobación: legitimación
Comer carne es normal
Comer carne es natural



Comer carne es necesario
El mito del libre albedrío
Capítulo seis. La lente del carnismo: interiorizar el carnismo
La Tríada Cognitiva
Cosificación: percibir a los animales como a cosas
Desindividualización: percibir a los animales como abstracciones
Dicotomizacion: percibir a los animales como categorías
Tecnología, distorsión y  distanciamiento
Distorsiones y  asco
Control de daños psicológicos: asco y  racionalización
Retirar la carne de perro: asco y  contaminación
Matrix dentro de Matrix: el esquema carnista
Hay  salida: el fallo de la Matrix carnista
Capítulo siete. Dar testimonio: del carnismo a la compasión
Ver con el corazón: el poder de la mirada
De la apatía a la empatía
Ser conscientes de nuestras resistencias
Presenciar el Zeitgeist
Testimonio en acción: qué puede hacer
Más allá del carnismo
El valor de ser testigos
Guía para el grupo de lecturadel libro
Capítulo 1. ¿Para amar o para comer?
Capítulo 2. El carnismo: « Las cosas son así»
Capítulo 3. Cómo son las cosas en realidad
Capítulo 4. Daños colaterales
Capítulo 5. La mitología de la carne
Capítulo 6. La lente del carnismo
Capítulo 7. Dar testimonio
Recursos
I. Cómo pasar a una dieta sin carne
II. Sustitutos vegetarianos para productos animales
III. Consejos para ir de compras y  comer fuera
IV. Organizaciones que promueven el vegetarianismoy  el bienestar de los
animales de cría intensiva
V. Lecturas y  DVD recomendados
Notas
Capítulo 1. ¿Para amar o para comer?
Capítulo 2. El carnismo: « Las cosas son así»
Capítulo 3. Cómo son las cosas en realidad
Capítulo 4. Daños colaterales: las otras víctimas del carnismo
Capítulo 5. La mitología de la carne: justificación del carnismo
Capítulo 6. La lente del carnismo: interiorizar el carnismo
Capítulo 7. Dar testimonio: del carnismo a la compasión
Bibliografía



Índice analítico y  de nombres



H
Prólogo

ay  algo que siempre me ha costado entender. A muchos de nosotros; no,
mejor dicho, a la mayoría de nosotros nos gustan los animales. Aunque

hay  algunas personas que no, la gran mayoría adoramos a los perros, los gatos y
la fauna salvaje que enriquece nuestras vidas.

Muchos de nosotros disfrutamos de la compañía de animales. Los llamamos
« mascotas»  y  les tratamos como a miembros de nuestra familia; pagamos su
comida y  las facturas del veterinario, les dejamos dormir en nuestra cama y
lloramos cuando mueren. Establecemos con ellos relaciones que nos enriquecen
profundamente como seres humanos. ¿De dónde surge este vínculo? ¿Por qué nos
conmueven tanto? ¿Es porque nuestros compañeros animales nos llegan al
corazón y  fomentan una intimidad de valor incalculable?

Me llena de agradecimiento que, como seres humanos, podamos establecer
vínculos tan importantes y  satisfactorios con criaturas de otras especies. Estoy
convencido de que esta capacidad es uno de los factores principales que hacen
del ser humano algo tan extraordinario.

Sin embargo, hay  una pregunta que me quema el alma; es esta: ¿por qué
queremos tanto a nuestros animales de compañía, a los que llamamos
« mascotas»  y  con quienes forjamos relaciones que aumentan nuestra calidad
humana; pero al mismo tiempo llamamos « comida»  a otros animales y, en
virtud de esa distinción semántica, nos creemos con derecho a tratarles con tanta
crueldad como sea necesaria para reducir el precio por kilogramo?

Porque eso es lo que hacemos, literalmente. Por ejemplo, en los cincuenta
estados de EE.UU. hay  legislación que prohíbe el maltrato animal. Aunque la
legislación concreta difiere de un estado a otro, hay  un aspecto invariable: en
todos y  cada uno de los estados, la ley  que prohíbe la crueldad con los animales
deja al margen de la misma a los animales destinados al consumo humano. En
todos y  cada uno de los 50 estados, si criamos a un animal para obtener carne,
leche o huevos, tenemos libertad para someter a ese animal a un trato y  a unas



condiciones que, de tratarse de un perro o de un gato, nos llevarían a dar con los
huesos a la cárcel.

El resultado es que tenemos un sistema industrializado de producción de
alimentos de origen animal y  un sistema de explotaciones semejante a fábricas
que no están sometidos a ningún tipo de normativa que les impida torturar a los
animales « a su cuidado» . Los procedimientos operativos estándar no están
diseñados para ser crueles. No es ni su objetivo ni su intención. Están diseñados
para ser rentables. Lo que sucede es que, si lo más rentable es confinar a los
animales en condiciones semejantes a las de Auschwitz o Dachbau, eso es lo que
sucederá.

Y eso es lo que sucede.
Cuesta describir con precisión el terrible trato al que se somete de forma

rutinaria a los animales de cría en la actualidad. La industria sabe que la
población general es amante de los animales, por lo que se esfuerza al máximo
en impedir que el público descubra lo que sucede en las naves sin ventanas donde
hay  decenas de miles de gallinas encerradas y  hacinadas en cajas hasta el punto
que, durante toda su vida, no podrán desplegar las alas ni una sola vez; les cortan
el pico para que no se mutilen y  se maten entre ellas, enfurecidas por el modo en
que se las obliga a vivir. La industria no quiere que sepamos cómo viven los
animales cuando se les prepara para el sacrificio. No quieren que sepamos que
las vacas lecheras viven también hacinadas en unidades de engorde, donde
apenas pueden moverse y  donde jamás probarán un brote de hierba. Por eso, la
industria nos inunda con campañas publicitarias que afirman que « este fantástico
queso procede de vacas felices»  y  nos muestra imágenes de vacas pastando
tranquilamente en valles verdes.

Nos muestran anuncios con vacas felices, gallinas felices… Y todo es
mentira. Es completamente deshonesto, pero no ilegal. Puede hacer lo que se le
antoje con un animal del que vay a a vender la carne, la leche o los huevos y
puede mentir tanto como quiera al respecto, gracias a la distinción semántica que
hemos hecho entre unos animales y  otros. A unos los queremos; a los otros, no
solo los matamos sino que los torturamos.

Y, de algún modo, conseguimos racionalizarlo y  olvidar que todas esas
criaturas tienen algo increíblemente importante en común. Todas ellas respiran el
mismo aire que nosotros. Todas ellas forman parte de la comunidad terrestre.



Alguien muy  sabio dijo una vez que « Todas las criaturas de Dios tienen su lugar
en el coro» .

En Por qué amamos a los perros, nos comemos a los cerdos y nos vestimos con
las vacas, Melanie Joy  explora, de un modo brillante, el sistema de creencias que
nos lleva a amar a unos animales y  no a otros, a comernos a unos animales y  no
a otros y  a tratar bien a unos animales, pero no a otros.

No se trata de un libro importante. Se trata de un libro crucial. Si queremos
sanar nuestra relación con el reino animal, debemos escuchar, y  escuchar con
mucha atención, lo que Melanie Joy  tiene que decirnos.

Debemos recuperar la conexión con todos los animales. Y no solo por su bien.
Hay  mucho más en juego que el derecho animal. Es cuestión de responsabilidad
humana. Enseñar a un niño a no pisotear a las orugas es tan beneficioso para el
niño como para las orugas.

Mahatma Gandhi dijo una vez: « Podemos medir la grandeza y  el progreso
moral de una nación por el modo en que trata a sus animales» . No creo que se
refiriera únicamente a algunos animales; no creo que se refiriera únicamente a
nuestras mascotas.

Creo que a Gandhi le hubiera encantado Por qué amamos a los perros, nos
comemos a los cerdos y nos vestimos con las vacas. Se trata de un libro que puede
hacerle cambiar su manera de pensar y  de vivir. Le llevará de la negación a la
toma de conciencia, de la pasividad a la acción, de la resignación a la esperanza.

JOHN ROBBINS,
verano de 2011.



E
Agradecimientos

ste libro es el resultado de un proyecto que empezó hace ya muchos años
con una idea que se transformó en una tesis doctoral que, a su vez, creció

hasta convertirse en el volumen que tiene en sus manos. A lo largo de todos estos
años, son muchas las personas que me han ayudado a dar forma a mis ideas y  a
encontrar las palabras adecuadas, además de haberme brindado su apoyo, tanto a
nivel profesional como personal. Les estoy  eternamente agradecida a todas ellas.
Quiero expresar mi agradecimiento a Aimee Houser, mi fantástica editora, que
me ha inspirado y  acompañado en cada paso del camino; a mi agente, Patti
Breitman, que crey ó en el proyecto y  se aseguró de que encontrara un hogar; a
Erik Williams, mi compañero y  mi amigo, cuyo amor me sostiene; a Clare
Seletsky, que me ha apoyado hasta el final; a Caroline Pincus y  a Bonni Hamilton,
de Red Wheel/Weiser, por su entusiasmo y  su apoyo; a Carolyn Zaikowski, que
me insistió para que escribiera este libro; a Bonnie Tardella, por su incansable
labor de corrección; a Janice Goldman, George Bournakis, Herb Pearce y  Susan
Solomon por ser mis salvavidas; a Anna Meigs, por su sabiduría y  por haberme
guiado; a Ruth y  Jake Tedaldi, que me ayudaron cuando más lo necesitaba; a Teri
Jessen, por su visión; a Bonnie y  Perry  Norton, por creer en mí y  darme la
oportunidad de desarrollar mi trabajo; a Fred y  Claudette Williams; Dina
Aronson; John Adams; Stephen Cina; Adam Wake; Linda Riebel; Michael Greger;
Zoe Weil; V. K. Kool; Ken Shapiro; Stephen Shainbart; Hillary  Rettig; Rita
Agrawal; Eric Prescott; Laureano Batista; John Balk; y  Robin Stone. Por último,
quiero trasladar mi agradecimiento a mis amigos y  a mi familia, por todo su
apoyo durante este larguísimo camino.



I

CAPÍTULO UNO
¿Para amar o para comer?

No vemos las cosas tal y como son;
vemos las cosas tal y como somos nosotros.

ANAÏS NIN

magine por unos instantes la situación siguiente: una amiga le ha invitado a una
cena elegante. Está sentado junto a otros invitados, en una mesa dispuesta con

esmero. La temperatura es agradable, la luz de las velas se refleja en las copas
de cristal y  la conversación fluye animadamente. De la cocina emanan aromas
sublimes que consiguen que la boca se le haga agua. No ha comido en todo el día
y  le empieza a rugir el estómago.

Por fin, después de lo que parecen varias horas, su amiga, la anfitriona,
emerge de la cocina con una cazuela humeante y  llena de estofado. El aroma de
la carne, de las especias y  de las verduras inunda la habitación. Se sirve una
ración generosa y  después de haber ingerido varios trozos de la melosa carne le
pregunta a su amiga si le daría la receta.

« Claro que sí»  le contesta. « Primero coges un kilo de carne de Golden
retriever, marinada desde la noche antes y  luego…»  ¿Ha dicho Golden retriever?
Probablemente se haya quedado petrificado, con la boca aún llena, mientras
piensa en lo que acaba de escuchar. ¡Tiene la boca llena de carne de perro!

¿Y ahora qué? ¿Sigue comiendo? ¿O la idea de que haya un Golden retriever
en su plato y  de habérselo comido le resulta insoportable? ¿Aparta la carne y  se
limita a comer las verduras de la guarnición? Si es como la mayoría de
occidentales*, en cuanto escuche que está comiendo perro, la sensación de
placer se transformará automáticamente en un asco más o menos intenso. Es
posible que le repugnen hasta las verduras del estofado, como si hubieran
quedado contaminadas por la carne.



*
Aunque puede haber personas que sienten curiosidad en lugar de

asco por la idea de comer perro, suponen una minoría en la
cultura occidental y  este libro describe la experiencia occidental, en

general.

Ahora, imagine que su amiga se echa a reír y  le dice que solo era una broma.
La carne no es de Golden retriever, sino de ternera. ¿Cómo se siente ahora
acerca de la comida? ¿Ha recuperado el apetito? ¿Sigue comiendo con el mismo
entusiasmo que al empezar a cenar? Lo más probable es que, aunque sabe que el
estofado del plato es exactamente el mismo que estaba disfrutando hace solo unos
instantes, sienta cierto malestar emocional residual, un malestar que posiblemente
regrese la próxima vez que le presenten un estofado de ternera.

¿Qué acaba de suceder? ¿Por qué hay  comida que provoca reacciones
emocionales tan intensas? ¿Cómo es posible que un mismo plato nos resulte
enormemente apetitoso si le ponemos una etiqueta, pero absolutamente incomible
si le ponemos otra? El ingrediente principal del estofado (carne) no ha cambiado
en absoluto. Desde el principio sabíamos que se trataba de carne animal. Lo que
ha sucedido es que se ha convertido (o eso nos ha parecido durante unos
momentos) en carne de otro animal. ¿Por qué reaccionamos de un modo tan
distinto ante la carne de ternera y  la carne de perro?

La respuesta a estas preguntas puede condensarse en una única palabra:
percepción. Reaccionamos de un modo distinto ante distintos tipos de carne, no
porque haya diferencias físicas entre ellas, sino porque las percibimos de un
modo distinto.

El problema de comer carne de perro

Este cambio de percepción es como cambiar de carril en una vía de dos sentidos:
cruzar la línea continua altera radicalmente nuestra experiencia. Respondemos
con tanta intensidad al cambio de percepción porque nuestra percepción
determina, en gran medida, nuestra realidad; cómo percibimos una situación (el
significado que le atribuimos) determina lo que pensamos y  lo que sentimos al



*

*

respecto. A su vez, lo que pensamos y  lo que sentimos suele determinar nuestra
conducta. La mayoría de los occidentales tiene una percepción muy  distinta de la
carne de perro y  de la de ternera. Por tanto, la carne de perro evoca respuestas
mentales, emocionales y  conductuales muy  distintas.*

En culturas de todo el mundo, es habitual el rechazo a la carne de
especies animales concretas. Y los tabúes en relación al consumo

de carne son mucho más frecuentes que con cualquier otro tipo de
comida. Además, transgredir los tabúes que tienen que ver con la carne

provoca las reacciones emocionales más potentes (por lo general, de
asco) y  suele venir acompañado de las sanciones más severas.

Pensemos en las prohibiciones dietéticas que imponen las principales
religiones del mundo; tanto si se trata de restricciones temporales (por
ejemplo, la Cuaresma cristiana, durante la que se evita la carne) como

de prohibiciones permanentes (como algunos budistas, que siguen un
estilo de vida vegetariano), la carne es casi siempre el objeto del tabú.

Uno de los motivos por los que tenemos una percepción tan distinta de la
carne de perro y  de la de ternera es que vemos de un modo muy  distinto a las
vacas* y  a los perros.

Aunque lo que consumimos como ternera procede, tanto de
vacas como de cabestros, utilizaré « vacas»  a lo largo del

capítulo para referirme a todos los bovinos, por cuestiones de estilo y  en
aras de la simplicidad.

El contacto más habitual (a veces, incluso, el único) que tenemos con las
vacas es cuando nos las comemos (o nos vestimos con ellas). Sin embargo, para
muchos de nosotros, la relación que establecemos con un perro es, en muchos
aspectos, muy  parecida a la que establecemos con las personas, pues los
llamamos por su nombre, nos despedimos de ellos cuando nos vamos y  les
saludamos al regresar; compartimos la cama con ellos, jugamos con ellos, les
compramos regalos, llevamos su foto en la cartera, les llevamos al médico
cuando se ponen enfermos y  podemos llegar a gastarnos mucho dinero en el
tratamiento, les enterramos cuando mueren, nos hacen reír y  nos hacen llorar.
Son nuestros compañeros, nuestros amigos, nuestra familia. Les queremos.
Queremos a los perros y  nos comemos a las vacas, no porque los perros y  las



*

vacas sean muy  distintos (las vacas, como los perros, tienen emociones,
preferencias y  conciencia) sino porque la percepción que tenemos de ellos es
distinta. Por tanto, la percepción que tenemos de su carne es distinta también.

Y no es solo que nuestra percepción de la carne varíe en función de la especie
de la que proceda, sino que distintas personas pueden percibir la misma carne de
distintas maneras. Por ejemplo, un hindú podría responder ante la carne de
ternera del mismo modo que un occidental cristiano lo haría ante carne de perro.
Las variaciones en la percepción se deben a las diferencias de esquema mental.
Un esquema mental es una estructura psicológica que modela (y  es modelada
por) nuestras creencias, ideas, percepciones y  experiencias y  que organiza e
interpreta automáticamente la información entrante. Por ejemplo, cuando oye la
palabra « enfermería» , es muy  probable que le venga a la mente la imagen de
una mujer vestida con uniforme sanitario y  que trabaja en un hospital. A pesar de
que hay  enfermeros varones, de que no todos los enfermeros y  enfermeras
visten de forma tradicional y  de que tampoco todos trabajan en hospitales, a no
ser que usted se haya visto expuesto a enfermeras y  enfermeros en una gran
variedad de contextos, su esquema mantendrá esta imagen generalizada. Las
generalizaciones son el resultado del trabajo que se supone que deben hacer los
esquemas: seleccionar e interpretar la gigantesca cantidad de estímulos que
recibimos constantemente y  clasificarlos en categorías generales. Los esquemas
son sistemas de clasificación mental.

Tenemos esquemas para todo. Incluso para los animales. Por ejemplo,
podemos clasificar a un animal como presa, depredador, plaga, mascota o
comida. En función de la clasificación que le asignemos, nos relacionaremos con
él de una manera o de otra*: lo cazaremos, huiremos de él, lo exterminaremos,
lo acariciaremos o nos lo comeremos.

Soy  consciente de que puede haber lectores que se sientan
incómodos con mi uso del lenguaje en relación a los animales no

humanos. En algunas ocasiones, utilizo terminología especista para
mantener el tono coloquial del texto y  evitar que el lector se distraiga

del contenido.

Algunas categorías pueden solaparse (un animal puede ser presa y comida),
pero cuando se trata de carne, la may oría de los animales son comida o no lo son.



*

En otras palabras, tenemos un esquema que clasifica a los animales como
comestibles o no comestibles.*

Los esquemas se estructuran jerárquicamente y  los más
complejos o generales contienen subesquemas más específicos.

Por ejemplo, tenemos un esquema general para « animales» , que
contiene los subesquemas « comestible»  y  « no comestible» . A su vez,
estos subesquemas pueden contener otros. Por ejemplo, los animales

« comestibles»  pueden clasificarse en « animales de caza»  y
« animales domesticados»  o « de explotación» .

Y cuando nos enfrentamos a la carne de un animal al que hemos clasificado
como no comestible, sucede algo muy  interesante: nos imaginamos
automáticamente al animal vivo del que procede y  tenderemos a sentir asco ante
la mera idea de comérnoslo. El proceso perceptivo sigue esta secuencia:

Carne de Golden retriever (estímulo) → Animal no comestible
(creencia/percepción) → Imagen de un perro vivo (pensamiento) →

Asco (emoción) → Negativa o reticencia a comer (conducta)

Ahora, volvamos a nuestra cena imaginaria en la que le han dicho que estaba
comiendo Golden retriever. Si la situación hubiera sido real, habría olido el
mismo aroma y  sentido los mismos sabores que un segundo antes. Sin embargo,
es muy  probable que ahora tuviera la imagen mental de un Golden retriever,
quizás corriendo en el parque tras una pelota, acurrucado junto a la chimenea o
corriendo junto a una deportista. Y es muy  probable también que estas imágenes
vinieran acompañadas de emociones como empatía o preocupación por el perro
sacrificado y  el consecuente asco ante la idea de comerlo.

Por el contario, si usted es como la may oría de personas, cuando se sienta
ante un estofado de ternera no ve la imagen del animal del que procede la carne.
Solo ve « comida» , por lo que se centra en el sabor, en el aroma y  en la textura.
Cuando vemos carne de ternera, solemos saltarnos los pasos del proceso
perceptual que establecen la relación mental entre la carne y  el animal vivo. Sí,
claro que sabemos que la carne que tenemos delante procede de un animal, pero



cuando la comemos, tendemos a evitar pensar en ello. Tanto en mi vida
profesional como en mi vida personal he hablado, literalmente, con miles de
personas que han admitido que, si pensaran en una vaca viva mientras se comen
un filete, se sentirían incómodos e incluso, serían incapaces de seguir. Por eso hay
tanta gente que evita comer carne que recuerda al animal de origen. En muy
pocas ocasiones nos sirven la carne con la cabeza u otras partes del cuerpo
intactas. Investigadores daneses llevaron a cabo un estudio muy  interesante que
concluy ó que las personas se sienten incómodas comiendo carne que recuerda al
animal de origen y  que prefieren comer carne picada o troceada en lugar de

cortes enteros.1 De todos modos, incluso cuando establecemos conscientemente
la relación entre el estofado y  la vaca nos sentimos menos incómodos que si
estuviéramos comiendo Golden retriever porque, en la cultura occidental
tradicional, los perros no se comen.

Resulta que lo que sentimos por un animal y  cómo le tratamos tiene mucho
menos que ver con el tipo de animal que es que con la percepción que tenemos
de él. Creemos que comer vaca está bien, pero que comer perro está mal, por lo
que percibimos a las vacas como animales comestibles y  a los perros, como no
comestibles y  actuamos en consecuencia. Se trata de un proceso cíclico porque
no es solo que las creencias determinen nuestra conducta, sino que nuestra
conducta refuerza nuestras creencias. Cuanto menos perro comemos y  más vaca
comemos, más reforzamos la creencia de que los perros no son comestibles y  las
vacas, sí.

Gustos adquiridos

Aunque los seres humanos parecen tener la tendencia innata de preferir
los sabores dulces (el azúcar es una fuente de calorías muy  útil) y  de
evitar los amargos y  los ácidos (que con frecuencia indican la presencia
de una sustancia tóxica), lo cierto es que la may oría de nuestras
preferencias gustativas son adquiridas. En otras palabras, dentro del
amplio repertorio del paladar humano, preferimos los alimentos que
hemos aprendido que nos deben gustar. La comida, y  especialmente, la
comida animal, es muy  simbólica y  es este simbolismo, acompañado y
reforzado por la tradición, el principal responsable de nuestras
preferencias alimentarias. Por ejemplo, muy  pocas personas disfrutan
del caviar hasta que llegan a una edad en la que se dan cuenta de que el



gusto por el caviar indica sofisticación y  refinamiento. En China, la
población consume penes de animales porque creen que estos órganos
mejoran la función sexual.

A pesar de que el gusto es una cuestión fundamentalmente cultural, las
personas tienden a considerar que sus preferencias son racionales y
desviarse de las mismas les resulta ofensivo y  les da asco. Por ejemplo,
a muchas personas les asquea pensar en beber leche extraída de las
ubres de las vacas. Otras no conciben comer bacon, jamón, ternera o
pollo. Otras consideran que comer huevos no se aleja mucho de comer
fetos (de hecho, técnicamente es lo mismo). Y piense en cómo se
sentiría si tuviera que comer tarántulas fritas (con pelo, aguijón y  todo
lo demás), como hacen en Camboy a; o paté de testículo de carnero en
conserva, como en Islandia; o embriones de pato (huevos fertilizados
que contienen aves parcialmente formadas, con plumas, huesos y  alas
incipientes), como en algunas partes de Asia. Cuanto se trata de comida
animal, es posible que todas las preferencias sean adquiridas.2

EL ESLABÓN PERDIDO

Si lo pensamos, nuestra reacción ante la idea de comer perro y  otros animales no
comestibles es un fenómeno muy  peculiar. Sin embargo, aún lo es más la
ausencia de reacción ante la idea de comer vaca y  otros animales comestibles.
Hay  un vacío no explicado, o un eslabón perdido, en el proceso perceptivo que
seguimos cuando se trata de especies comestibles: no establecemos la relación
entre la carne y  el animal del que procede. ¿Alguna vez se ha preguntado por
qué, de las decenas de miles de especies animales que existen, le da asco
comerse la may oría, pero comer un puñado de ellos no le supone problema
alguno? Lo más sorprendente de la clasificación de animales en comestibles y  no
comestibles no es la presencia de asco, sino su ausencia. ¿Por qué no nos asquea
comer el pequeño grupo de animales al que hemos clasificado como

comestibles?3

Las pruebas sugieren que la ausencia de asco es fundamental, si no
completamente, aprendida. No nacemos con esquemas mentales, sino que los



construimos. Los esquemas evolucionan a partir de un sistema de creencias muy
estructurado. El sistema dicta qué animales son comestibles y  nos permite
consumirlos porque evita que sintamos malestar emocional o psicológico al
hacerlo. El sistema nos enseña a no sentir. La emoción más obvia que perdemos
es la del asco, pero más allá del asco suby ace otra emoción mucho más
importante para nuestra identidad: la empatía.

DE LA EMPATÍA A LA APATÍA

¿Por qué se toma tantas molestias el sistema para bloquear nuestra empatía? ¿A
qué se deben todas estas acrobacias psicológicas? La respuesta es muy  sencilla:
porque nos preocupan los animales y  no queremos que sufran. Y porque nos los
comemos. Nuestros valores y  nuestras conductas son incongruentes y  esta
incongruencia nos provoca un malestar moral. Tenemos tres opciones para aliviar
este malestar: cambiar de valores para que coincidan con la conducta, cambiar
de conducta para que coincida con los valores o cambiar la percepción de nuestra
conducta para que parezca que coincide con nuestros valores. Nuestro esquema
sobre la carne parte de esta tercera opción. Mientras el sufrimiento animal no nos
parezca innecesario ni dejemos de comer animales, nuestro esquema
distorsionará la percepción de los animales y  de la carne que comemos para que
nos sintamos lo suficientemente cómodos como para poder comerlos. Y el
sistema que construye el esquema que tenemos sobre la carne nos ofrece el
modo de conseguirlo.

La herramienta principal de este sistema es la anestesia emocional. La
anestesia emocional es un proceso psicológico por el que nos desconectamos
mental y  emocionalmente de nuestra experiencia. Nos « anestesiamos» . En sí
misma, la anestesia emocional no es perjudicial, sino que forma parte normal e
inevitable de la vida cotidiana, pues nos permite funcionar en un mundo violento e
impredecible y  nos ay uda a afrontar el dolor si somos víctimas de violencia. Por
ejemplo, es muy  probable que se mostrara muy  reticente a conducir por la
autopista si fuera plenamente consciente de que va a toda velocidad sobre el
asfalto en un pequeño vehículo de metal y  de que está rodeado por miles de



vehículos semejantes que también avanzan a toda velocidad. Y si tuviera la
desgracia de ser víctima de un accidente de tráfico, es probable que quedara
conmocionado y  que se quedara en estado de shock hasta que fuera
psicológicamente capaz de afrontar la realidad de lo sucedido. La anestesia
emocional es adaptativa (beneficiosa) cuando nos ay uda a afrontar la violencia.
Por el contrario, pasa a ser desadaptativa (destructiva) cuando se utiliza para
permitir la violencia, incluso cuando dicha violencia ocurre en lugares tan lejanos
como las fábricas en las que se convierte a los animales en comida.

La anestesia emocional consta de una amplia variedad de mecanismos de
defensa, entre otros. Son mecanismos insidiosos, potentes e invisibles y  operan
tanto a nivel social como psicológico. Distorsionan nuestra percepción y  nos
distancian de nuestras propias emociones, de modo que transforman la empatía
en apatía: de hecho, el tema principal de este libro es el proceso de aprender a no
sentir. Estos son algunos de los mecanismos de la anestesia emocional: negación,
evitación, costumbre, justificación, cosificación, desindividualización,
dicotomización, racionalización y  disociación. A lo largo de los próximos capítulos
examinaremos estos elementos de la anestesia emocional y  desmontaremos el
sistema que transforma a los animales en carne y  a la carne, en comida.
Examinaremos las características del sistema y  cómo se asegura de que lo
continuemos apoy ando.

Anestesia emocional a lo largo de la historia y en
distintas culturas: variaciones sobre un mismo tema

Una de las preguntas que me formulan con más frecuencia es si
personas de distintas culturas y  épocas han recurrido también a la
anestesia emocional para matar y  consumir animales. Los cazadores
tribales, ¿también necesitaban anestesiarse para cazar a sus presas?
Antes de la Revolución Industrial, cuando muchos occidentales se
procuraban su propia carne, ¿también tenían que distanciarse
emocionalmente de los animales?

Sería imposible afirmar que las personas de todas las culturas y  de todas
las épocas han usado la misma anestesia emocional que nosotros, que
vivimos en sociedades industrializadas en las que no necesitamos carne
para sobrevivir. En gran medida, es el contexto el que determina cómo



reaccionará una persona ante la idea de comer carne. Los valores
personales, modelados sobre todo a partir de estructuras sociales y
culturales más amplias, contribuy en a determinar cuánto esfuerzo
psicológico necesitaremos para distanciarnos de la realidad de
comernos un animal. En las sociedades donde la carne ha sido
necesaria para la supervivencia, las personas no han podido permitirse
el lujo de reflexionar sobre lo ético de sus elecciones. Tradicionalmente
apoyan el consumo de animales, por lo que es probable que el hecho de
comer animales les genere menos malestar. Cómo se mata a los
animales también afecta a nuestra reacción emocional. La crueldad
suele perturbarnos más que el sacrificio en sí.

Sin embargo, incluso en situaciones en las que comer carne ha sido una
necesidad y  en las que se ha matado a los animales sin la violencia
gratuita que caracteriza a los mataderos contemporáneos, las personas
siempre han evitado comer ciertos tipos de animales y  se han esforzado
por reconciliar el hecho de matar y  de consumir los que sí comen.
Existen abundantes ejemplos de ritos, rituales y  sistemas de creencias
que calman la conciencia del consumidor de carne: el carnicero y /o el
consumidor de la carne llevan a cabo ceremonias de purificación
después de haberse cobrado una vida o se considera que el animal ha
sido « sacrificado»  para el consumo humano, una postura que imbuy e
al acto de significado espiritual e implica cierta elección por parte de la
presa. Lo que es más, y a desde el año 600 a.C., ha habido personas que
han decidido evitar el consumo de carne por cuestiones éticas, lo que
demuestra que comer carne ha provocado tensiones psicológicas y
morales desde la antigüedad. Ciertamente, es posible que la anestesia
emocional siempre hay a estado presente a lo largo de la historia y  en
distintas culturas, aunque con distinta intensidad y  adoptando diferentes
formas.

La principal defensa del sistema es la invisibilidad, que refleja los
mecanismos de defensa de evitación y  negación, y  sobre la que se erigen el resto
de mecanismos. Por ejemplo, la invisibilidad nos permite consumir ternera sin
imaginarnos el animal que nos estamos comiendo; bloquea nuestros propios
pensamientos. La invisibilidad también nos mantiene tranquilamente aislados del
desagradable proceso de criar y  matar animales para luego comérnoslos. Por
tanto, el primer paso para desmontar la carne es desmontar la invisibilidad del
sistema y  exponer los principios y  las prácticas de un sistema que se ha
mantenido oculto desde su creación.



E

CAPÍTULO DOS
El carnismo: «Las cosas son así»

Lo que no se ve se parece mucho a lo que no existe.
DELOS B. MACKOWN

Los límites de mi lenguaje limitan mi mundo.
LUDWIG WITTGENSTEIN

n el Capítulo 1 hemos hecho un experimento mental. Hemos imaginado que
usted estaba en una cena en la que le estaban sirviendo una comida

deliciosa, hasta que su amiga le ha dicho que el estofado tenía carne de perro.
Hemos explorado sus reacciones a esta declaración y, posteriormente, a la
afirmación por parte de su amiga de que había sido una broma y  que, en
realidad, estaba comiendo ternera.

Ahora probaremos con otro ejercicio. Dedique unos minutos a pensar, sin
autocensurarse, en todas las palabras que le vengan a la mente cuando piensa en
un perro. Ahora, haga lo mismo, pero pensando en un cerdo. Deténgase un
momento y  compare las descripciones que ha hecho de ambos animales. ¿Qué
ve? Al pensar en el perro, ¿ha pensado « gracioso»  y  « leal» ? Y, al pensar en el
cerdo, ¿le han venido a la mente palabras como « barro»  o « sudor» ? ¿Ha
pensado « sucio» ? Si sus respuestas se parecen a estas, forma parte de la
mayoría.

Enseño Psicología en la universidad y  cada semestre dedico una clase entera
a las actitudes hacia los animales. Literalmente, he enseñado a miles de alumnos
a lo largo de los años, pero en todas y  cada una de las ocasiones en las que
hacemos este ejercicio, la conversación sigue prácticamente las mismas pautas y
obtengo respuestas muy  similares.

Para empezar, tal y  como acabo de hacer con usted, pido a los alumnos que
enumeren las características de los perros y  luego, las de los cerdos y  anoto en la
pizarra ambas listas a medida que se van generando. En la lista de los perros,
suelen aparecer los adjetivos que ya he mencionado, además de « amistoso» ,



« divertido» , « cariñoso» , « inteligente» , « protector»  y, a veces, « peligroso» .
No es sorprendente que los adjetivos con los que se describe a los cerdos sean
mucho menos amables: « sudoroso»  y  « sucio» , además de « tonto» ,
« holgazán» , « gordo»  o « feo» . A continuación, les pido que expliquen qué
sienten por cada una de estas especies. De nuevo, no debería sorprenderle que,
por lo general, los alumnos afirmen que los perros les gustan (con frecuencia, los
quieren) y  que los cerdos les dan asco. Para terminar, les pido que describan la
relación que tienen con los perros y  con los cerdos. Obviamente, los perros son
amigos y  miembros de la familia, mientras que los cerdos son comida.

A estas alturas, los alumnos empiezan a mostrarse algo perplejos y  a
preguntarse hacia dónde va la conversación. Entonces, les planteo una serie de
preguntas en relación a las afirmaciones que acaban de hacer, lo que desemboca
en un diálogo parecido a este:

 
—¿Por qué dices que los cerdos son holgazanes?
—Porque se pasan el día tirados en el suelo.
—Los cerdos salvajes, ¿hacen lo mismo o solo lo hacen los que se crían para

consumo humano?
—No lo sé. Quizás cuando están en las explotaciones.
—¿Por qué crees que los cerdos de las explotaciones (o de las explotaciones

de cría intensiva, para ser más precisos) se tumban en el suelo?
—Probablemente porque están en una jaula o en un chiquero.
 
—¿Por qué son tontos los cerdos?
—Porque lo son.
—En realidad, los cerdos son más inteligentes que los perros.
(A veces, otro alumno interviene y  afirma que ha conocido a un cerdo o que

conoce a alguien que tenía un cerdo como mascota y  corrobora esta afirmación
con un par de anécdotas).

 
—¿Por qué dices que los cerdos sudan?
—No sabe, no contesta.
—¿Sabías que los cerdos no tienen glándulas sudoríparas?
 



—Los cerdos, ¿son feos?
—Sí.
—¿Y qué me dices de los lechones?
—Los lechones son monísimos, pero los cerdos son asquerosos.
 
—¿Por qué dices que los cerdos son sucios?
—Porque se revuelcan en el barro.
—¿Sabes por qué se revuelcan en el barro?
—Porque les encanta la suciedad. Son sucios.
—En realidad, como no pueden sudar, se revuelcan en el barro para

refrescarse cuando hace calor.
 
—Los perros, ¿son sucios también?
—Sí, a veces. Los perros pueden hacer cosas realmente asquerosas.
—¿Y por qué no has incluido « sucio»  en tu lista sobre los perros?
—Porque no siempre lo son. Solo a veces.
—Y los cerdos, ¿siempre están sucios?
—Sí, siempre.
—¿Cómo lo sabes?
—Porque siempre se les ve sucios.
—¿Cuándo los ves?
—Pues no sé, en fotos, supongo.
—Y, ¿siempre salen sucios en las fotos?
—No, no siempre. Los cerdos no están siempre sucios.
—Has dicho que los perros son leales, inteligentes y  graciosos. ¿Por qué lo

dices? ¿Cómo lo sabes?
—Porque he visto muchos perros.
—Porque convivo con perros.
—Porque he conocido a muchos perros.
 
(Inevitablemente, algún alumno interviene para explicar una anécdota sobre

un perro que hizo algo especialmente heroico, inteligente o adorable.)
 
—Y, ¿qué me dices de las emociones de los perros? ¿Cómo puedes saber que



tienen emociones?
—Le juro que mi perro se deprime cuando me ve triste.
—Mi perro siempre me mira con expresión de culpabilidad y se esconde bajo

la cama cuando ha hecho algo que sabe que está mal.
—Siempre que llevo a mi perro al veterinario, se pone a temblar del miedo que

tiene.
—Nuestro perro gemía y dejaba de comer cuando veía que hacíamos las

maletas para irnos de vacaciones.
—¿Alguno de vosotros cree que es posible que los perros no tengan

emociones?
 
(Nadie levanta la mano)
 
—Y, ¿qué pasa con los cerdos? ¿Crees que los cerdos tienen sentimientos?
—Sí.
—¿Crees que pueden tener las mismas emociones que los perros?
—Quizás. Sí, supongo que sí.
—Aunque la mayoría de las personas no lo saben, los cerdos son tan sensibles

que desarrollan conductas neuróticas y  se autolesionan cuando se les mantiene en
cautividad.

—¿Crees que los cerdos sienten dolor?
—Sí, claro que sí. Todos los animales sienten dolor.
 
—Entonces, ¿por qué comemos cerdo, pero no comemos perro?
—Porque el bacon está buenísimo. (Risas)
—Porque los perros tienen personalidad. No podemos comer algo con

personalidad. —Tienen nombres, son como personas.
—¿Crees que los cerdos también tienen personalidad? ¿Pueden ser como

personas, igual que los perros?
—Bueno, sí. Supongo que, si llegas a conocerlos, sí.
 
—¿Alguna vez has conocido a un cerdo?
 
(La mayoría dicen que no, a excepción de algún alumno suelto).



—Entonces, ¿dónde has aprendido lo que sabes de los cerdos?
—En los libros.
—En la televisión.
—En la publicidad.
—En las películas.
—No sé, en la sociedad, supongo.
—¿Qué sentirías por los cerdos si pensaras en ellos como en individuos

inteligentes y  sensibles, que quizás no son ni sudorosos ni holgazanes ni glotones?
¿Qué sentirías si los conocieras directamente, como conoces a los perros?

—Me sentiría muy raro al comerlos. Creo que me sentiría culpable.
—Entonces, ¿por qué comemos cerdo, pero no comemos perro?
—Porque los cerdos se crían para eso, para comerlos.
—¿Por qué criamos cerdos para comerlos?
—No lo sé, no lo he pensado nunca. Supongo que porque las cosas son así.
 
Las cosas son así. Deténgase unos instantes y  reflexione sobre esta

afirmación. Reflexione de verdad. Enviamos a una especie al matarife y  a otra le
damos todo nuestro amor y  nuestro cariño sin que, al parecer, haya otro motivo
que porque las cosas son así. Cuando constatamos que nuestras actitudes y
nuestras conductas hacia los animales son tan poco coherentes y  cuando esta
incoherencia está tan poco sustentada, podemos decir sin miedo a equivocarnos
que nos han alimentado con una sarta de absurdeces. Es absurdo que nos
comamos a los cerdos y  adoremos a los perros y  ni siquiera sepamos por qué.
Muchos de nosotros pasamos minutos enteros en el pasillo del supermercado
intentando decidir qué dentífrico comprar. Y, sin embargo, la mayoría de nosotros
no dedicamos ni un segundo a reflexionar sobre qué especies animales comemos
y  por qué. Nuestras elecciones como consumidores impulsan una industria que,
solo en EE.UU., mata a diez mil millones de animales* cada año. Si decidimos
apoyar esta industria y  la mejor justificación que se nos ocurre es que las cosas
son así, es evidente que hay  algo que no funciona. ¿Qué puede hacer que toda una
sociedad deje su capacidad de raciocinio en la puerta del supermercado y ni
siquiera se dé cuenta de que lo hace? Aunque la pregunta es muy  compleja, la
respuesta es muy  simple: el carnismo.



* Aunque cada año se mata a miles de millones de criaturas
marinas en EE.UU., si no indico lo contrario, los animales

« alimento»  de los que hablo son terrestres.

Carnismo

Todos sabemos qué es un vegetariano: una persona que no come carne. Aunque
hay  personas que deciden volverse vegetarianas para mejorar su salud, muchos
vegetarianos dejaron de comer carne porque creen que comer animales no es
ético. La may oría de nosotros somos conscientes de que el vegetarianismo es una
expresión de la orientación ética de cada uno, por lo que cuando pensamos en un
vegetariano, no pensamos únicamente en alguien que es igual a todos los demás,
excepto en que no come carne. Pensamos en una persona que tiene una postura
ética concreta, cuy a elección de no comer carne es un reflejo de un sistema de
creencias más profundo, en el que no resulta ético matar animales para el
consumo humano. Entendemos que el vegetarianismo, no solo refleja una
orientación dietética, sino todo un modo de vida. Por eso, por ejemplo, cuando en
una película aparece un personaje vegetariano, no se le representa únicamente
como a una persona que evita la carne, sino como a alguien que reúne una serie
de cualidades que asociamos con los vegetarianos, como el ser amantes de la
Naturaleza o tener valores poco convencionales.

Si un vegetariano es alguien que cree que no es ético comer carne, ¿cómo
llamamos a una persona que cree que sí lo es? Si un vegetariano es una persona
que decide no comer carne, ¿qué es una persona que decide comerla?

Actualmente, usamos el término « consumidores de carne»  para describir a
las personas que no son vegetarianas. Sin embargo, ¿es suficientemente preciso?
Tal como acabamos de ver, un vegetariano es más que un « consumidor de
plantas» . Comer plantas es una conducta derivada de un sistema de creencias.
« Vegetariano»  refleja con precisión la existencia de un sistema de creencias
fundamental: el sufijo « -iano»  denota a una persona que defiende, apoya o
practica una doctrina o un grupo de principios.



Por el contrario, el término « consumidor de carne»  aísla la práctica de
comer carne, como si fuera algo independiente de las creencias y  los valores de
la persona. Implica que la persona que come carne actúa desde fuera de un
sistema de creencias. Sin embargo, comer carne ¿es realmente una conducta
ajena a los sistemas de creencias? ¿Comemos cerdo, pero no perros, porque no
tenemos un sistema de creencias en lo que concierne a comer animales?

En gran parte del mundo industrializado no comemos carne porque
necesitemos hacerlo. Comemos carne porque así lo hemos decidido. No
necesitamos carne para sobrevivir, ni siquiera para mantenernos sanos. Millones
de vegetarianos sanos y  longevos así lo han demostrado. Sencillamente,
comemos animales porque siempre lo hemos hecho y  porque nos gusta el sabor
que tienen. La may oría de nosotros comemos animales porque las cosas son así.

No entendemos la conducta de comer carne del mismo modo que
entendemos el vegetarianismo, como una opción que tomamos a partir de una
serie de premisas sobre los animales, el mundo y  nosotros mismos. Muy  al
contrario, lo vemos como lo « natural» , lo que ha sido desde siempre y  lo que
siempre será. Comemos animales sin pensar en qué hacemos ni en por qué lo
hacemos, porque el sistema de valores que suby ace a esta conducta es invisible.
He llamado carnismo a este sistema de creencias invisible.

El carnismo es el sistema de creencias que nos condiciona a comer unos
animales determinados. A veces, pensamos en las personas que comen carne
como en « carnívoros» , pero, por definición, un carnívoro es un animal que
necesita carne para sobrevivir. Los consumidores de carne tampoco son
meramente omnívoros. Un omnívoro es un animal (humano o no) que tiene la
capacidad fisiológica de ingerir tanto plantas como carne. Tanto « carnívoro»
como « omnívoro»  son términos que describen constituciones biológicas, no
opciones filosóficas personales. En la may or parte del mundo actual, las personas
no comen carne porque lo necesiten, sino porque deciden hacerlo y  las decisiones
siempre se derivan de creencias.

La invisibilidad del carnismo explica que estas decisiones no parezcan
decisiones en absoluto. Lo primero que debemos preguntarnos es por qué el
carnismo ha permanecido invisible. ¿Por qué no lo hemos nombrado? Hay  un
buen motivo para no hacerlo. Porque el carnismo es un tipo concreto de sistema
de creencias: es una ideología. Además, es un tipo de ideología muy  concreto y



especialmente resistente al escrutinio. A continuación, exploraremos cada una de
estas características del carnismo.

Si el problema es invisible… 
nos encontraremos con invisibilidad ética.

CAROL J. ADAMS

Carnismo, ideología y status quo

Una ideología es un conjunto compartido de creencias, además de las prácticas
que reflejan dichas creencias. Por ejemplo, el feminismo es una ideología. Las
personas feministas son hombres y  mujeres que creen que las mujeres tienen
derecho a que se las considere y  se las trate igual que a los hombres. Como los
hombres componen el grupo social dominante (el grupo que ostenta el poder en la
sociedad), los y  las feministas se oponen a la dominancia masculina en todos los
frentes, desde el hogar a la escena política. La ideología feminista es la base de
las creencias y  de las prácticas feministas.

Resulta fácil reconocer el feminismo como una ideología, del mismo modo
que no cuesta entender que el vegetarianismo es más que la decisión de no comer
carne.

Tanto « feminista»  como « vegetariano»  nos evocan la imagen de personas
que tienen un conjunto de creencias concretas, alguien que no es como todos los
demás.

Entonces, ¿qué pasa con « todos los demás» ? ¿Qué pasa con la may oría, con
lo convencional, con las personas « normales» ? ¿De dónde proceden sus
creencias?

Tendemos a considerar que el modo de vida mayoritario es un reflejo de
valores universales. Sin embargo, lo que consideramos normal no es más que el
conjunto de creencias y  conductas de la may oría. Por ejemplo, antes de la
revolución científica, las creencias may oritarias en Europa afirmaban que el



cielo estaba formado por esferas celestes que giraban alrededor de la Tierra, que
era proclamada como el centro del Universo. Esta creencia estaba tan arraigada
que afirmar lo contrario, como hicieran Copérnico y  luego Galileo, suponía
arriesgarse a morir. Por tanto, lo que presentamos como mayoritario no es más
que un modo de describir una ideología que está tan extendida (y  tan arraigada),
que sus supuestos y  sus prácticas se consideran de sentido común. Se consideran
verdades en lugar de opiniones y  sus prácticas parecen las únicas, en lugar de una
elección. Son la norma. Las cosas son así. Y, por eso, el carnismo no ha recibido
un nombre hasta ahora.

Cuando una ideología está arraigada, pasa a ser invisible. El patriarcado es
otro ejemplo de ideología invisible en la que la masculinidad se valora más que la
feminidad y  donde, en consecuencia, los hombres ostentan más poder social que
las mujeres. Piense, por ejemplo, en cuáles de las siguientes cualidades tienen
más probabilidad de llevar al éxito social y  económico: asertividad, pasividad,
competitividad, generosidad, control, autoridad, poder, racionalidad,
emocionalidad, independencia, dependencia, afectividad y  vulnerabilidad. Lo
más probable es que hay a escogido las cualidades masculinas y  que no se haya
dado cuenta de que sus opciones reflejan valores patriarcales; la may oría de
nosotros no consideramos que el patriarcado sea una ideología que nos enseña a
pensar y  a actuar de un modo determinado. Sencillamente, tanto hombres como
mujeres aceptan que, por ejemplo, es mejor ser más racional y  menos
emocional, aunque ambas cualidades son igualmente necesarias para nuestro
bienestar.

El patriarcado existió durante miles de años antes de que el feminismo lo
declarara una ideología. Lo mismo sucede con el carnismo. Resulta interesante
que la ideología del vegetarianismo tenga nombre desde hace más de 2.500 años;
se llamaba « pitagóricos»  a quienes decidían no comer carne porque seguían la
filosofía dietética de Pitágoras, el filósofo y  matemático de la Antigua Grecia. El
término « vegetariano»  se acuñó mucho después, ya en el siglo XIX. Sin
embargo, solo ahora, siglos después de etiquetar a quienes no comen carne,
hemos dado nombre a la ideología de quienes sí la comen.

En cierto modo, es lógico que el vegetarianismo recibiera su nombre antes
que el carnismo. Es más sencillo reconocer las ideologías que se alejan de la
corriente principal. Sin embargo, hay  otro motivo, más importante, que explica



por qué el vegetarianismo recibió un nombre y  el carnismo, no. La principal
manera de garantizar que las ideologías arraigadas sigan bien afianzadas es que
sean invisibles. Y la manera principal en que se mantienen invisibles es carecer
de nombre. Si no tiene nombre, no podemos hablar de ello y, si no podemos
hablar de ello, no podemos cuestionarlo.

Lo que no tiene nombre, lo que no se representa con imágenes… lo que
erróneamente recibe un nombre que no le corresponde, lo que resulta

difícil de encontrar, lo que queda enterrado en la memoria por el colapso
de significado debido al lenguaje insuficiente o mentiroso se convertirá,

no solo en lo innombrado, sino en lo innombrable.
ADRIENNE RICH

Carnismo, ideología y violencia

Aunque oponerse a una ideología cuy a existencia desconocemos es difícil, si no
imposible, aún lo es más cuando esa ideología trabaja activamente para
mantenerse oculta. Y esto es lo que sucede con ideologías como el carnismo.
Califico este tipo de ideología en concreto de ideología violenta, porque,
literalmente, se organiza en torno a la violencia física. En otras palabras, si
eliminásemos la violencia del sistema (si dejáramos de matar animales) el
sistema dejaría de existir. Es imposible procurarse carne sin matar.

El carnismo contemporáneo se organiza alrededor de una violencia
amplísima y  este elevado nivel de violencia es necesario para que la industria
cárnica pueda matar los animales suficientes para mantener su margen de
beneficios actual. El grado de violencia del carnismo es tal que resulta
insoportable a la may oría de personas y  quienes lo presencian, pueden quedar
gravemente afectados. En clase, cuando muestro documentales sobre la
producción de carne, tengo que tomar medidas que garanticen que el contexto
psicológico sea lo bastante seguro para exponer a los alumnos a imágenes que,
inevitablemente, les causarán gran malestar. Y he trabajado personalmente con



muchos defensores del vegetarianismo que sufren de estrés postraumático (EPT)
como resultado de la exposición prolongada al proceso de matanza de animales:
tienen pensamientos intrusivos, pesadillas, flash-backs, dificultades para
concentrarse, ansiedad, insomnio y  varios síntomas más. A lo largo de casi dos
décadas de hablar y  enseñar sobre la producción de carne, aún no me he
encontrado con una sola persona que no se estremezca al ver imágenes de
matanza. Por lo general, a las personas nos resulta insoportable ver cómo sufren
los animales.

¿Por qué no soportamos ver cómo sufre un animal? Porque nos preocupamos
por los otros seres vivos. La may oría de nosotros, incluso los que no se consideran
« amantes de los animales» , no quieren ser causa del sufrimiento de nadie
(humano o animal), especialmente si se trata de un sufrimiento intenso e
innecesario. Precisamente por esto, las ideologías violentas cuentan con una serie
de defensas especiales que permite que seres humanos apoyen prácticas
inhumanas sin darse cuenta ni siquiera de lo que hacen.

Asesinos contra natura

Son muchísimas las pruebas que demuestran que el ser humano siente
una aversión aparentemente natural ante el acto de matar. Debemos al
ámbito militar la mayoría de la investigación en este campo, que ha
concluido que los soldados tienden a disparar intencionadamente por
encima de la cabeza del enemigo o a no disparar en absoluto.

Varios estudios sobre la actividad de combate durante las Guerras
Napoleónicas y  la Guerra Civil Estadounidense han revelado
estadísticas sorprendentes. Dada la capacidad de los soldados, su
proximidad al enemigo y  la capacidad de sus armas, el número de
soldados enemigos alcanzados tendría que haber superado con creces el
cincuenta por ciento, lo que hubiera dado lugar a una tasa de cientos de
bajas por minuto. Sin embargo, la tasa de soldados alcanzados no superó
a una o dos bajas por minuto. Durante la Primera Guerra Mundial se
dio un fenómeno parecido. Según el teniente británico George Roupell,
solo conseguía que sus hombres dejaran de disparar al aire si
desenvainaba su espada, recorría la trinchera arriba y  abajo, « [les]
golpeaba en el trasero y … les ordenaba que apuntaran hacia abajo» .1
Las tasas de disparos de la Segunda Guerra Mundial fueron igualmente
bajas. El historiador y  general de brigada estadounidense S. L. A.



Marshall informó que, durante la batalla, la tasa de disparos fue de entre
el quince y  el veinte por ciento, lo que significa que de cada 100
soldados en el campo de batalla, solo entre 15 y  20 disparaban sus
armas. Y, en Vietnam, se dispararon más de cincuenta mil balas por
cada soldado enemigo muerto.2

Lo que el ejército ha aprendido de estos estudios es que, para que los
soldados disparen a matar y  participen activamente en la violencia, se
les tiene que haber desensibilizado ante el acto de matar. Es decir, tienen
que aprender a no sentir (y  a no sentirse responsables) como
consecuencia de sus acciones. Tienen que haber aprendido a anular su
propia conciencia. Sin embargo, estos estudios también han demostrado
que, incluso en situaciones de peligro inmediato o de violencia extrema,
la mayoría de personas sienten aversión a matar. Dicho de otro modo,
Marshall concluye que « la gran may oría de combatientes a lo largo de
la Historia, en el momento de la verdad, cuando pueden y  deben matar
al enemigo, descubren que son “objetores de conciencia”» .3

Tal y  como he mencionado en el Capítulo 1, la invisibilidad es la principal
defensa del sistema y  también he explicado y a que el carnismo es social y
psicológicamente invisible. Aun así, las ideologías violentas también dependen de
la invisibilidad física. La violencia se oculta al público. ¿Se ha parado a pensar
alguna vez que, a pesar de que (solo en EE.UU.) criamos y  matamos a diez mil
millones de animales al año, la mayoría de nosotros no presenciamos jamás ni
uno solo de los pasos del proceso de producción de carne?

Una vez hemos reflexionado en serio sobre la carne que comemos y  una vez
que somos conscientes de que nuestras preferencias culinarias son mucho más
que preferencias naturales no adulteradas, el « las cosas son así»  ya no es
explicación suficiente a por qué comemos cerdos, pero no perros. Ahora
analizaremos cómo son las cosas en realidad.

 



S

CAPÍTULO TRES
Cómo son las cosas en realidad

Haz que la mentira sea grande y sencilla y repítela.
Al final, todos creerán que es verdad.

ADOLF HITLER

i es como la mayoría de occidentales, la carne es un ingrediente básico en
su dieta. Es probable que coma carne una vez al día, si no más. Piense en lo

que ha comido a lo largo de la última semana. ¿Cuántas comidas han consistido
en alguna forma de pollo, ternera, cerdo o pavo? ¿Ha desayunado salchichas o
bacon? ¿Ha merendado bocadillos de jamón o de pechuga de pollo? ¿Ha cenado
hamburguesa o alitas de pollo? ¿Cuánta carne calcula que ha comido en la última
semana? ¿Y el mes pasado? ¿Y durante todo el año?

El Departamento de Agricultura de EE.UU. (U.S. Department of Agriculture
o USDA, en inglés) estima que el estadounidense promedio consume unos 40
kilogramos de pollo, 8 kilogramos de pavo, 30 kilogramos de ternera y  23
kilogramos de cerdo al año. Si añadimos medio kilogramo de cordero y  medio de
ternera lechal, cada estadounidense come un total de 102 kilogramos de carne al

año.1 Dado que la población actual de EE.UU. es de 300 millones de habitantes,
estamos hablando de muchísima carne… y  de muchísimos animales.

Para ser exactos, la agroindustria animal estadounidense mata a 10.000
millones de animales al año, y  eso sin incluir a los 10.000 millones de peces y
otros animales marinos que también se matan cada año. Son 19.011 animales por
minuto o 317 animales por segundo. Mientras ha leído estos tres párrafos, en
EE.UU. han muerto casi sesenta mil animales.

Para que pueda hacerse una idea, la población de 10.000 millones de
animales de cría que hay  en EE.UU. prácticamente duplica a la población
humana mundial. Es 33 veces superior a la población de EE.UU., 1.250 veces
superior a la de la ciudad de Nueva York y  2.500 veces superior a la de Los
Ángeles.



Otra manera de reflexionar sobre esta cifra es que, si quisiéramos meter a
10.000 millones de personas en un campo de fútbol americano, necesitaríamos
263.000 campos para que cupieran todas, una extensión de terreno igual a la de
todo Houston. O, si pusiéramos en fila a 10.000 millones de personas, la fila
tendría una longitud de 32.186.888 kilómetros. Equivale a ir y  volver de la Luna…
cuatro veces. O a dar la vuelta a la Tierra ochenta veces. Y solo estamos
hablando de los animales que se matan en un año. Piense en cómo aumentaría la
cifra si hablásemos de cinco, diez o veinte años.

Obviamente, hacen falta muchísimos animales para producir la cantidad de
carne que los estadounidenses, como nación, compran, venden y  consumen. La
carne es un gran negocio. Mejor dicho, la carne es un negocio gigantesco: la
agroindustria animal estadounidense tiene unos ingresos anuales combinados de

casi 125.000 millones de dólares.2 Piense en las innumerables tiendas,
restaurantes, cafeterías y  hogares que almacenan carne. Hay  carne,
literalmente, allá donde vay amos.

Entonces, ¿dónde están todos esos animales?

¿Dónde están?

De los miles de millones de animales que se han criado, transportado y  matado
durante el último año, ¿cuántos ha visto? Si vive en una ciudad, es muy  probable
que no haya visto prácticamente ninguno. Sin embargo, imaginemos que vive en
el campo. ¿Cuántas vacas ha visto pastando en las colinas? ¿Un rebaño de
cincuenta, si llega? ¿Y si le pregunto por los pollos, los cerdos o los pavos? ¿Ha
visto alguno? ¿Cuántas veces los ha visto en la televisión, en revistas o periódicos o
en películas? Aunque comemos carne a diario, la mayoría de nosotros no nos
paramos a pensar lo peculiar que resulta que podamos pasar toda la vida sin ver
en directo ni uno solo de los animales que acaban convirtiéndose en nuestra
comida. ¿Dónde están?

La gran may oría de animales que comemos no son « vacas felices»  y
« gallinas alegres»  que pastan en prados y  corretean por corrales abiertos, que es



lo que la agroindustria animal quiere hacernos creer. No duermen en pesebres
espaciosos con heno fresco. Desde el mismo instante en que nacen, estos
animales sufren un confinamiento intensivo, donde pueden contraer
enfermedades, son expuestos a temperaturas extremas, sufren hacinamiento, se
les trata con violencia e incluso, llegan a desarrollar psicosis. A pesar de lo que
sugiere la imaginería imperante sobre los animales de cría, las pequeñas
explotaciones familiares son cosa del pasado. En la actualidad, los animales están
en enormes « explotaciones para el engorde de animales en confinamiento»  o
EEAC (también conocidos como « explotaciones de cría intensiva» ), donde
residen hasta que son enviados al matadero.

Al igual que sucede con cualquier sistema de producción a gran escala, los
EEAC (y  los mataderos a los que proveen) están diseñados con una única
intención: ofrecer un producto con el mínimo coste y  el máximo beneficio
posibles. En pocas palabras: cuantos más animales mueran por minuto, más
dinero se gana. Con este objetivo en mente, los EEAC pueden albergar,
literalmente, a cientos de miles de animales simultáneamente, animales a los que
se considera y  a los que se trata como a unidades de producción y  cuy o bienestar
es necesariamente secundario al beneficio que ofrecerán sus cuerpos. Desde un
punto de vista empresarial, el bienestar de los animales es un obstáculo para los
beneficios, porque cuesta mucho menos producir animales en masa y  descartar
los que mueren de forma prematura que cuidar de ellos adecuadamente. De
hecho, se estima que más de 500 millones de los animales destinados a
convertirse en comida mueren antes de llegar al matadero, factor que se incluye
directamente en el coste de la producción. Estas medidas de reducción de costes
son lo que han convertido a la producción de carne actual en una de las prácticas
más inhumanas de toda la historia de la humanidad.

No ver el Mal, no oír el Mal, no decir el Mal

La mejor manera de distorsionar la realidad es negarla. Si nos decimos a nosotros
mismos que no hay  ningún problema, jamás tendremos que preocuparnos por lo
que debemos hacer al respecto. Y la manera más efectiva de negar una realidad



es hacerla invisible. Tal como hemos explicado, la invisibilidad es el baluarte del
sistema carnista.

En el Capítulo 2, desmontamos la invisibilidad simbólica del sistema. La
evitación, que es una forma de negación, es el mecanismo de defensa que
permite la invisibilidad simbólica. Evitamos la verdad cuando evitamos nombrar
el sistema lo que, a su vez, nos impide darnos cuenta de la misma existencia del
sistema. En este capítulo desmontaremos la invisibilidad práctica del carnismo,
algo imprescindible si queremos ser verdaderamente conscientes de los
mecanismos y  la dinámica del carnismo. Mientras estemos desinformados, o mal
informados, no podremos entender la realidad de la producción de carme ni ir
más allá de las justifificaciones carnistas.

Los establecimientos que producen la may oría de la carne que acaba en
nuestros platos son, básicamente, invisibles. No los vemos. No los vemos porque
están ubicados en zonas remotas donde la mayoría de nosotros jamás ponemos el

pie. No los vemos porque, si intentamos entrar, se nos niega el acceso.3 No los
vemos porque, con frecuencia, sus camiones están sellados y  no tienen marcas.
No los vemos porque, tal y  como dice Erik Schlosser, investigador y  autor de
« Fast Food Nation» , « no tienen ventanas ni ningún componente arquitectónico

que nos permita saber lo que sucede en el interior» .4 No los vemos, porque no
debemos verlos. Tal como sucede con cualquier ideología violenta, hay  que
impedir que la población tenga contacto directo con las víctimas del sistema para
evitar que puedan empezar a cuestionar el sistema o su propia participación en el
mismo. Se trata de una verdad muy  elocuente. ¿Por qué otro motivo se tomaría la
industria cárnica tantas molestias en garantizar la invisibilidad de sus prácticas?

Acceso denegado

En 2007, el periodista estadounidense Daniel Zwerdling se propuso
escribir un artículo sobre la industria avícola para la revista Gourmet.
Dada la respuesta de la industria a la petición de Zwerdling para visitar
sus plantas, cabría pensar que escribía para el Vegetarian Times en lugar
de para la prestigiosa publicación de gastronomía carnista. Según
Zwerdling, cuyo artículo « A View to a Kill»  (Vistazo a una matanza) se
publicó en el número de junio de 2007 de Gourmet, « los portavoces de



las cinco empresas más grandes se negaron a enseñarme dónde crían
sus proveedores a los pollos que usted come, para que no pudiera ver
directamente cómo se les trata. También se negaron a enseñarme los
mataderos, para que no pudiera ver cómo los matan las empresas. Los
ejecutivos incluso se negaron a hablar conmigo acerca de cómo crían y
matan a los pollos» . Y la experiencia de Zwerdling no es una
excepción.

Acceder a las plantas estadounidenses de despiece de carne no solo es
dificilísimo, sino que en muchos estados es ilegal tomar fotografías o
grabar vídeos en el interior de « industrias animales» , como
laboratorios, circos y  mataderos. Es más, la Ley  sobre terrorismo a la
industria animal promulgada en 2006 (y  duramente criticada como
inconstitucional) declara ilegal cualquier conducta que resulte en el
trastorno económico de una industria animal.

Como se ha negado a los medios de comunicación el acceso a las
« industrias animales» , la mayoría de las imágenes de EEAC o de
mataderos que llegan al público proceden de investigaciones
clandestinas. Es lo que sucedió con la investigación que la Sociedad
Humana de Estados Unidos (Humane Society  of the United States o
HSUS, en inglés) llevó a cabo en 2008 y  en la que documentó a
trabajadores que arrastraban con cadenas a vacas lecheras enfermas y
que las cargaban con carretillas elevadoras (para ser procesadas y
convertidas en carne destinada a comedores de escuelas públicas) y
que provocó la may or retirada de carne de ternera en toda la historia
del país.

Este cerdito se fue al mercado…

Tal como hemos comentado en el Capítulo 2, los cerdos son animales inteligentes
y  sensibles. Los lechones de tan solo tres semanas de edad reconocen su nombre
y  responden cuando se les llama. De hecho, una investigación de la Universidad
Estatal de Pennsy lvania concluy ó que se puede enseñar a los cerdos a jugar a
videojuegos, pues usaban el morro para controlar los mandos y  daban en el

blanco un ochenta por ciento de las veces.5 Los cerdos también son afectuosos y
sociables, por lo que disfrutan de la compañía humana y  son mascotas



*

excelentes. Hace varios años, visité un refugio para animales de cría rescatados y
los cerdos no se cansaban nunca de que les hiciera cosquillas en la barriga y
detrás de las orejas.

En su entorno natural, los cerdos caminan hasta casi 50 kilómetros diarios y
forjan vínculos muy  estrechos entre ellos. Son capaces de distinguir hasta treinta
cerdos distintos en su grupo y  se saludan y  se comunican con aquellos a los que
sienten más próximos. Las madres preñadas son muy  cuidadosas. Pueden llegar
a caminar 10 kilómetros en busca del lugar ideal para parir y, luego, dedicar hasta
10 horas a construir un nido antes de descansar y  atender a sus recién nacidos.
Cuando las crías han crecido lo suficiente como para unirse al grupo, juegan y
exploran juntas su entorno durante meses.

Sin embargo, la may oría de cerdos (más de 100 millones) pasan toda su vida
en confinamiento intensivo y  no ven el cielo hasta que les cargan en camiones en
dirección al matadero. Poco después de nacer, se suele castrar a los lechones y
se les corta la cola sin anestesia. Se ordena a los ganaderos que les corten las
colas con alicates romos porque el aplastamiento ay uda a reducir la hemorragia.
Se les tiene que cortar la cola porque, en situación de estrés extremo y  cuando se
les impide seguir ninguno de sus instintos naturales, los cerdos desarrollan
conductas neuróticas y  pueden llegar a arrancarse las colas unos a otros. Esta
reacción psicológica es uno de los síntomas de lo que en la industria se conoce
como síndrome de estrés porcino (SEP), un trastorno que es extraordinariamente
parecido a lo que en seres humanos llamamos trastorno por estrés postraumático
(TEPT). Otros síntomas del síndrome son la rigidez, jadeos, ansiedad, piel irritada

y, en ocasiones, muerte súbita.6 Al igual que los seres humanos que han sufrido
confinamiento en solitario y  otras torturas en cautividad, los cerdos se
autolesionan y  repiten conductas estereotipadas durante todo el día, a veces miles
de veces. Literalmente, se vuelven locos.*

Estereotipia es el término técnico para las conductas repetitivas.
Las estereotipias son un síntoma de estrés que se da en varias

especies animales (p. ej . grandes felinos que recorren sin cesar sus
jaulas en el zoológico), pero no están clasificadas como síntoma de

SEP.



De cerdos y personas: la genética del trauma

Parece que el trastorno por estrés postraumático ( TEPT ) y  el
síndrome de estrés porcino (SEP) comparten una misma base genética:
ambos trastornos son, en parte, hereditarios. Varios estudios han
revelado que la predisposición genética sumada a una experiencia
traumática aumentan las probabilidades de sufrir TEPT . Por ejemplo,
un amplio estudio sobre gemelos veteranos de Vietnam llevó a los
investigadores a afirmar que « el TEPT tiene un gran componente
genético» . Del mismo modo, el Ministerio de Agricultura,
Alimentación y  Asuntos Rurales de Ontario afirma que el desarrollo de
SEP en cerdos es consecuencia de una combinación de factores
genéticos y  de estrés.7

A los lechones que nacen en confinamiento solo se les permite mamar
durante dos o tres semanas y  lo hacen a través de las barras de una jaula que los
separa de la madre. Muchos mueren antes de que se les destete de enfermedades
que van, desde la inanición a la diarrea. A veces, si el lechón consigue
introducirse en la jaula de la madre, para satisfacer su necesidad instintiva de
cercanía y  calor, la madre le aplasta accidentalmente. Independientemente del
motivo, las muertes de las crías son inevitables. Sencillamente, hay  demasiados
animales para que los trabajadores puedan cuidar de ellos adecuadamente. Una
planta de cría porcina promedio emplea a unas quince personas para que se
ocupen de tres mil cerdas.

Después del destete y  durante seis meses, los cerdos jóvenes se hacinan en
pocilgas, a menudo inmundas, de explotaciones porcinas de cría intensiva. Los
edificios están saturados de gases pestilentes procedentes de los excrementos de
los cerdos y  el aire es denso debido al polvo y  a los pelos en suspensión. Tanto los
propios cerdos como las personas que trabajan en edificios de confinamiento
porcino sufren enfermedades respiratorias crónicas y  muchos cerdos mueren
prematuramente debido a enfermedades pulmonares.

Cuando los cerdos están listos para el matadero, se los carga en camiones.
Para ahorrar, se suben tantos cerdos como sea posible en el camión y  el
hacinamiento, así como el no recibir comida ni agua ni abrigo durante el
tray ecto, que puede durar más de veintiocho horas, provoca tasas de mortandad



elevadas. Según The National Hog Farmer, una publicación del sector, « la
incidencia nacional registrada de cerdos muertos a la llegada (MAL) [en 2007]
fue del 0,21 por ciento… En base a veintidós estudios de campo comerciales, la
tasa de cerdos no caídos (clasificados como fatigados o heridos) antes de llegar a
la báscula de pesado en la planta de despiece fue de un 0,37 por ciento. No hay

cifras nacionales para cerdos no caídos» .8 La investigadora agrícola Gail Eisnitz,
que entrevistó a múltiples trabajadores de matadero, recibió esta explicación
sobre el proceso de transporte:

Sea como sea, en el tráiler se pierden cerdos… Durante la época
en la que trabajé en el muelle de descarga, cada día llegaban muchos
cerdos muertos… Cuando bajan del camión, están duros como un
trozo de hielo… Una vez fui a buscar cerdos para pasar por la sierra
de una pila de treinta que se habían congelado y  me encontré con dos
[que estaban]… congelados, pero aún vivos… Supe que estaban vivos
porque levantaron la cabeza, como pidiendo ayuda… Cogí el hacha y

los descuarticé.9

Se traslada a los cerdos que sobreviven al viaje a pocilgas de tránsito, hasta
que los matan. Cuando llega el momento, se les empuja a lo largo de un pasillo
estrecho, por el que avanzan en fila india hasta el punto de sacrificio. Los
animales al final del pasillo oy en los chillidos de los cerdos que han pasado
delante y  que y a han llegado a la fila del matadero, además de los gritos de los
trabajadores de la ruidosa línea de producción. Schlosser explica lo que vio al
llegar a este punto de su visita: « El ruido es cada vez más atronador. Los ruidos de
la fábrica, el de las herramientas eléctricas y  la maquinaria, los estallidos de aire
comprimido… Pasamos por unas viscosas escaleras de metal y  llegamos a una
pequeña plataforma, donde empieza el proceso de producción. Un hombre se
giró hacia mí y  me sonrió. Llevaba gafas de seguridad y  casco. Tenía la cara

salpicada de sangre y  materia gris» .10 No es en absoluto sorprendente que
muchos cerdos se nieguen a avanzar. Tal como explicó uno de los trabajadores
del matadero:



Cuando los cerdos huelen la sangre, no quieren avanzar. He visto
golpear, azotar y  patear la cabeza a cerdos para que avanzaran hasta
el retenedor. Una noche, vi a un conductor que se enfadó tanto con un
cerdo que le rompió la espalda con un tablón de madera. He visto a
conductores meterles la vara por el ano a los animales para hacer
que avancen. Y no me gusta porque eso significa que, para cuando

llegan a mi posición, están el doble de enloquecidos.11

Se supone que debe aturdirse y  dejar inconscientes a los animales de cría
antes de matarlos. Sin embargo, hay  cerdos que aún siguen conscientes cuando se
les cuelga boca abajo con grilletes y  dan patadas e intentan escapar mientras
avanzan a lo largo de la cinta transportadora hasta la zona de degüello. Debido a
la velocidad a la que se supone que se debe aturdir y  matar a los animales, y
también porque los trabajadores suelen recibir una formación insuficiente, hay
cerdos que sobreviven al degüello y  que siguen vivos cuando llegan a la siguiente
estación, donde se les sumerge en agua hirviendo para eliminar el pelo. Eisnitz
describe cómo los trabajadores dejaban a cerdos vivos y  chillando, colgados de
una pierna, para irse a comer y  que miles de cerdos eran sumergidos en agua
hirviendo aún vivos. Y uno de los trabajadores a los que entrevistó le dijo: « Estos
cerdos… llegan al agua y  empiezan a chillar y  a patalear. Algunos se revuelven
tanto que salpican agua fuera del tanque… Hay  un brazo rotatorio que los
sumerge por mucho que se resistan, así que no tienen la menor probabilidad de
escapar. No estoy  seguro de si mueren quemados antes de ahogarse, pero tardan

un par de minutos en dejar de patalear» .12

Eisnitz también descubrió que el estrés que los trabajadores sufren al tener
que pasar horas en una misma estación, para matar (o aturdir) a un cerdo cada
cuatro segundos provocaba que atacaran violentamente a los animales. Un
trabajador describió uno de estos incidentes:

Un día, los cerdos me estaban volviendo loco… [cuando] un
animal te hace enfadar [aunque vay as a matarle]… Pero no te
limitas a matarlo, hay  que darle fuerte, empujar fuerte, golpearle en



*

la tráquea, hacer que se ahogue en su propia sangre, romperle el
hocico. Un cerdo, aún vivo, empezó a correr por la plataforma. Me
miraba, así que saqué el cuchillo y  le rajé el ojo mientras él estaba
ahí, sentado. Y empezó a gritar. Una vez, saqué el cuchillo, que está
muy  afilado, y  le rebané el extremo de la nariz a un cerdo, como si
fuera salami. Se volvió loco durante unos segundos. Y luego se quedó
ahí quieto, como tonto. Así que cogí un puñado de sal y  le froté la
nariz. Entonces sí que se volvió loco, se frotaba la nariz contra todo…
Aún me quedaba algo de sal en la mano (llevaba un guante de
goma), así que se la metí por el trasero. No sabía si cagar o quedarse

ciego.13

Las cerdas que se usan para criar también acaban en el matadero, pero antes
han pasado la may or parte de sus vidas en diminutas jaulas de metal, llamadas
jaulas de gestación.*

Las jaulas de gestación se consideran tan inhumanas que se han
prohibido en varios estados de EE. UU. y  en varios países. La

Unión Europea acordó eliminarlas por completo en 2013 y  tanto
Smithfield Foods como Maple Leaf Foods, los may ores productores

porcinos de EE.UUy  de Canadá, respectivamente, afirmaron en 2007
que también las eliminarían. La presión de clientes como McDonald’s y

Burger King les llevó a tomar esta decisión.

Tienen unas dimensiones de poco más de medio metro de ancho, demasiado
pequeñas para que las cerdas ni siquiera puedan darse la vuelta y  el suelo está
cubierto de heces y  de orina. Este confinamiento les provoca múltiples
problemas, pero unas de las enfermedades más dolorosas que sufren son las
infecciones del tracto urinario, que llegan a ser tan graves que pueden resultar
fatales. Estas infecciones aparecen porque, cuando las cerdas se tienden en el
suelo, quedan cubiertas de deshechos infectados de bacterias que entran en el
tracto urinario. Cada cerda es fertilizada a la fuerza en ciclos rápidos de cinco o
seis meses, hasta que pierde la capacidad reproductiva, momento en que se la
sube a un camión en dirección al matadero.



«Quien define el problema controla el debate»

Timothy  Cummings, veterinario de aves de explotación y  profesor
clínico en la Universidad Estatal de Mississippi, explicó a un público de
productores avícolas que ha llegado el momento de enfrentarse a los
activistas animalistas expertos en medios de comunicación y  que
conocen el poder del lenguaje. Afirmó que « quien define el problema,
controla el debate» .14 En vez de « cortar el pico»  de un pollo debían
« acondicionarlo» , para que el proceso pareciera más un tratamiento
de belleza que una desfiguración. El « matarife de apoy o»  (el
trabajador responsable de matar a las aves que siguen vivas tras pasar
por el matarife automático) debía pasar a llamarse « operador de
cuchillo»  y  el término « exsanguinación»  debía sustituir a
« desangrarse hasta morir» .

Hace ya mucho que los expertos del sector son conscientes del malestar
que experimentan los consumidores cuando las palabras reflejan con
demasiada exactitud el modo en que se transforma a los animales en
carne. Ya en 1922, la Asociación de Criadores de Ovejas y  Cabras de
Texas (EE UU) propuso que se sustituyera el término de « carne de
cordero»  por « chevron» , porque « las personas no comen vaca
picada, chuletas de cerdo o pata de oveja… chuleta, lomo o
hamburguesa resulta mucho más apetitoso» .15 Y la desaparecida
Asociación Nacional de Ganaderos Vacunos aconsejaba a sus
miembros que hablaran de « cosecha»  o « proceso»  en lugar de
« matanza»  porque « el público reacciona negativamente a la palabra
“matanza”» .16

En el Reino Unido también podemos encontrar ejemplos interesantes de
cómo la agroindustria animal emplea el lenguaje para ocultar la
realidad de la carne. El Meat Trades Journal aconseja a sus lectores que
usen los términos « planta cárnica»  o « factoría cárnica»  en lugar de
« matadero» .17 y  British Meat publicó la siguiente afirmación: « Los
establecimientos comerciales tradicionales ofrecen al público trozos de
animales y  suelen identificar la carne con el ganado. Sin embargo, las
actitudes del consumidor moderno rechazan esta asociación… Es
urgente que cambiemos la filosofía de venta. Ya no vendemos trozos de
carne de reses muertas. Debemos lograr que los consumidores piensen
en el futuro, en lo que comerán, en lugar de en el pasado y  en el animal
en el campo» .18



¿Dónde está la ternera?

Michael Pollan siguió la vida de un cabestro, el cabestro número 534, para
escribir el éxito de ventas El dilema del omnívoro, donde expone las prácticas de
la producción de comida contemporánea. Lo que Pollan descubrió al seguir al
cabestro 534 desde su nacimiento hasta su muerte representa el destino de los 35
millones de cabezas de ganado bovino a las que se mata anualmente en EE. UU.
Pollan explica que estaba observando un grupo de cabestros en un corral, cuando
« el 534 se acercó trotando a la valla y  estableció contacto visual conmigo. Tenía
una estructura ósea ancha y  sólida y  el rostro con manchas blancas… Era mi

chico» .19

No es extraño que 534 se acercara tan gustoso a Pollan. Los bóvidos son
criaturas comunicativas, emocionales y  sociales. Cuentan con múltiples
vocalizaciones y  gestos con los que comunican sus emociones y  en su entorno
natural establecen amistades duraderas entre ellos. Son amables y  dóciles por
naturaleza y  pasan la may or parte del tiempo que están despiertos comiendo
hierba y  rumiando. Las crías suelen jugar juntas a diversos juegos cuando no
están mamando.

Si nacen en cautividad, no pueden satisfacer muchos de estos instintos
naturales. Sin embargo, durante un breve periodo de tiempo, al menos algunas de
sus necesidades básicas sí se ven satisfechas. A diferencia de lo que sucede en las
industrias porcina y  avícola, la bovina mantiene a los animales al aire libre
durante los primeros seis meses de vida porque es más barato contratar a
ganaderos independientes que tienen campos de pasto en propiedad para que
gestionen esta parte del proceso. Pollan explica: « El cabestro 534 pasó sus
primeros seis meses de vida en praderas verdes, junto a 9.534, su madre… A
excepción del trauma de un sábado de abril en el que lo marcaron y  lo castraron,
cabe imaginar que 534 recordó esos seis primeros meses como “los buenos

tiempos”» .20

El cabestro 534 nació en la cabaña de partos al otro lado de la carretera,



frente a los pastos, y  al igual que con todos los terneros machos, la castración, la
marca y  el « descuerne»  (para impedir que los cuernos queden atrapados en las
vallas o puedan herir a otros animales o personas) se llevaron a cabo sin
anestesia. Los ingenieros agrónomos de la Universidad de Tennessee explican las
maneras más eficientes de ejecutar los distintos métodos de castración de

terneros.21 Afirman que el estrés derivado de la operación puede « minimizarse
si se practica cuando el ternero es pequeño y  aún no ha alcanzado la madurez
sexual» . Uno de estos métodos consiste en cortar con un cuchillo la parte inferior
del escroto: « Una vez los testículos quedan expuestos, hay  que cogerlos y  tirar de
ellos, de uno en uno, al tiempo que se retira el tej ido conectivo que rodea el
cordón… En los terneros más jóvenes, se puede tirar del testículo hasta que el
cordón se rompe» . Los operarios también pueden colocar una goma elástica en
el escroto, por encima de los testículos: « Así se corta el riego sanguíneo y  el
escroto y  los testículos se desprenden al cabo de unas tres semanas» . Sin
embargo, advierten que « este es el menos deseable de los métodos de castración
sin hemorragia, por el riesgo de infección por tétanos. Si se utiliza este método,
debe limitarse a terneros menores de un mes de edad» . Otro método de
castración sin hemorragia supone el uso de un emasculador, un instrumento con
cuchillas romas que aplasta el cordón espermático y  corta el riego sanguíneo:
« El emasculador se mantiene durante, aproximadamente, un minuto.
Recomendamos encarecidamente que se aplique dos veces en cada cordón.
Entonces, hay  que repetir el procedimiento en el otro lado del escroto… Si no se
ha llegado bien al cordón, hay  que repetir todo el procedimiento» . Finalmente,
recomiendan que « las mejores épocas para la castración son la primavera y  el
otoño, porque la probabilidad de que las moscas y  los parásitos irriten e infecten
la herida es menor» .

Teniendo en cuenta los métodos de castración, no es sorprendente que Pollan
crea que 534 quedó traumatizado. Afirma que se volvió a traumatizar una
segunda vez cuando le destetaron de la madre, a los seis meses de edad: « Es
posible que el destete sea el momento más traumático en las explotaciones
ganaderas, tanto para los animales como para los ganaderos, pues las vacas a las
que se separa de sus crías se lamentan durante días y  los terneros tienen muchas

posibilidades de enfermar a causa del estrés» .22 Los veterinarios agrícolas



reconocen que el destete crea una tensión psicológica muy  importante, por lo que
recomiendan que las instalaciones en las que se mantiene, tanto a la madre como
a la cría, una vez separados sean lo bastante resistentes como para impedir que
vuelvan a reunirse. El periodo natural de amamantamiento para los terneros es de
entre seis y  doce meses.

Tras el destete, se envió a 534 a que pasara los siguientes dos meses en un
cajón de « preparación» , para que se acostumbrara al confinamiento, a comer
de un comedero y  a consumir alimento no natural, compuesto de enormes
cantidades de maíz con sustancias químicas y  suplementos de proteínas y  de
grasas, para que pasara de los 360 a los 450 kilogramos en el espacio de catorce
meses. Pasaría el resto de su vida en un recinto de alimentación, una explotación
de cría intensiva masificada y  sucia, con el suelo cubierto de heces y  donde
permanecería confinado junto a otros miles de cabestros en espera del matadero.

Cuando llega el momento de morir, el ganado bovino no se muestra más
dispuesto que los cerdos a avanzar por el pasillo que le conduce al matadero. Hay
que espolearles, un proceso que estresa aún más a los animales y  a los
trabajadores, y a muy  exasperados. Aunque la ley  federal prohíbe usar bastones
eléctricos con una potencia superior a los cincuenta voltios, uno de los
trabajadores entrevistados por Eisnitz comentó que:

Es fácil frustrarse cuando intentas que el ganado avance… A
veces hay  que espolearles muchísimo. Sin embargo, algunos de los
conductores [los trabajadores que espolean al ganado a lo largo de la
rampa] los achicharran vivos. Los cinco o seis bastones eléctricos que
hay  junto a las rampas de acceso están enchufados directamente a
una salida de 110 voltios. Si los rozas contra el suelo, que es de metal,
sueltan chispas como un soldador. Algunos conductores espoleaban al
ganado con bastones eléctricos hasta que enloquecían tanto que era
imposible hacer nada con ellos hasta que llegaban a la caja de

aturdimiento…23

Una vez en la línea de despiece, se aturde, cuelga, desangra, destripa y



despelleja a las reses. Al igual que sucede con los cerdos, la ausencia de
trabajadores cualificados y  la endemoniada velocidad de la cinta transportadora
impide que el aturdimiento se lleve a cabo con precisión, por lo que muchas reses
acaban siendo colgadas y  transportadas aún conscientes. Las reses conscientes en
la cinta son especialmente peligrosas, porque con sus 450 kilogramos, hay
ocasiones que al revolverse y  patalear consiguen librarse de los grilletes y  caen
de cabeza sobre los empleados desde una altura de casi cinco metros. Incluso
cuando el animal queda aturdido directamente, hay  veces en que hay  que
golpearle varias veces hasta que queda inconsciente. Otro empleado comenta:

Recuerdo un cabestro con los cuernos muy, muy  largos. Tuve que
golpearle dos veces… Le salió algo sólido, cerebro supongo, y  se
derrumbó, con la cara ensangrentada. Lo llevé a la zona de grilletes y
supongo que notó el grillete en la pata porque se alzó como si no le
hubiera pasado nada y, sin ni siquiera tambalearse, salió disparado
hacia la puerta de atrás, escapó a la carretera y  empezó a correr por
la Ruta 17, sin parar. Tuvieron que salir a buscarlo, le dispararon con

un rifle y  lo trajeron de vuelta con un tractor.24

Schlosser también fue testigo de las consecuencias de un aturdimiento
ineficaz: « Un cabestro se soltó del grillete, cayó al suelo y  la cabeza quedó
atrapada en la cinta transportadora. La línea paró para que los trabajadores

pudieran sacarlo de allí, aturdido pero aún vivo. No pude más» .25

A Pollan no le dejaron entrar en la sala de sacrificio, por lo que esperó la
llegada de su cabestro al final de su camino. Allí, 534 salió convertido en una caja
de filetes. Ya no era ni siquiera un número, 534 había quedado reducido a
productos pulcramente envasados y  destinados a ocupar las estanterías de los
supermercados.

Mueren pieza a pieza

En 2001, el Washington Post publicó un artículo de Joby  Warrick



publicado « Mueren pieza a pieza» . Warrick explicaba que, aunque se
supone que los animales debían llegar ya muertos a la sala de despiece,
con mucha frecuencia no era así. Ramón Moreno, un trabajador de
matadero que había pasado veinte años cortando los jarretes de los
cadáveres de reses que le llegaban a un ritmo de 309 a la hora, le
describió así el proceso: « “Parpadean, emiten sonidos”, dijo en voz
baja. “Mueven la cabeza, con los ojos muy  abiertos y  mirando
alrededor.” Aun así, Moreno cortaba. Afirma que, en un mal día,
docenas de animales llegaban a su puesto vivos y  conscientes. Algunos
sobrevivían hasta llegar al cortador de colas, al destripador, al
despellejador… “Mueren pieza a pieza”, dijo Moreno”» .26

¿Cabeza de chorlito? No, de pollo y pavo

En el Capítulo 2, he explicado algunas de las creencias más habituales acerca de
los cerdos y  cómo estas creencias nos facilitan poder comerlos. Muchos de
nosotros nos sentimos aún más alejados de los pollos y  de los pavos, en parte
debido a la arraigada creencia de que carecen de inteligencia hasta el punto de
que, quizás, ni siquiera saben si sienten dolor o no. Sin embargo, en realidad, las
aves son muy  inteligentes. De hecho, hoy  en día, los científicos reconocen que

estos animales son muchísimo más inteligentes de lo que se pensaba.27 Además,
los pollos y  los pavos son bastante sociables, lo que quizás explique por qué cada
vez hay  más gente que los tiene como mascotas. Los propietarios describen a
aves que juegan con ellos, que los buscan para pedir afecto y  que incluso, retozan
con el perro de la familia. Hay  páginas web dedicadas exclusivamente a los
propietarios de aves. Por ejemplo, en www.mypetchicken.com, en la que los
entusiastas pueden comprar parafernalia como el Eglu (un « gallinero para
gallinas urbanitas» , que cuesta 495 euros y  viene en cinco colores) y  también
colgar fotografías de sus gallinas preferidas, para que todo el mundo las admire.

A pesar de ello, en EE.UU. se matan y  se consumen aproximadamente nueve
mil millones de aves, y a sea por su carne o por sus huevos. Los pollos y  los pavos
« broiler»  se crían por su carne y, aunque en condiciones naturales pueden vivir



hasta diez años, en los EEAC tienen una esperanza de vida de siete y  dieciséis
semanas respectivamente, lo que significa que cada vez que consumimos pollo o
pavo, en realidad estamos comiendo polluelos. La drástica reducción en la
esperanza de vida de estas aves se debe a que se las alimenta con tantos fármacos
acelerantes del crecimiento que engordan a un ritmo que equivale a que un niño
de dos años pesara 158 kilogramos. Por eso, las aves criadas para carne sufren
múltiples deformaciones estructurales. Las piernas son incapaces de soportar
tanto peso y  suelen doblarse e incluso, romperse; tampoco pueden moverse
mucho, porque sufren dolor articular crónico. Además, cuando hay  que enviarlas
al matadero, las agarran y  las hacinan en cajas apiladas la una encima de la otra,
por lo que pueden sufrir dislocación o rotura de alas, caderas y  patas, además de
hemorragias internas.

Las aves que se crían para carne pasan toda su vida en naves desnudas (o
corrales de engorde) que pueden albergar hasta 50.000 aves y  estar tan
abarrotadas que cuesta ver el suelo. En estas condiciones, les es imposible llevar a
cabo ninguna de sus conductas naturales, como buscar comida o anidar, por lo
que desarrollan conductas psicóticas inducidas por el estrés, como arrancarse las
plumas y  comerse las unas a las otras. Con frecuencia, para impedir que las aves
se den picotazos hasta matarse, se usa una hoja al rojo para cortarles la parte
delantera del pico, sin anestesia, en cuanto nacen. Este procedimiento pude
provocar infecciones, el desarrollo de tumores neurológicos o incluso, la muerte,
si al ave no se le deja el pico suficiente para que pueda beber y  comer.

Las aves que logran sobrevivir a las casas de engorde son enviadas al
matadero. En los mataderos avícolas, donde la velocidad de la producción es aún
may or que en los de otros animales (el promedio es de 8.400 animales por hora),
se lanza a las aves a la cinta transportadora, donde se las agarra, a veces varias a
la vez, y  se las cuelga de grilletes, boca abajo. A pesar de que la ley  sobre los
métodos humanos de sacrificio exige que otros animales estén inconscientes ante
de matarlos, las aves han quedado exentas y  se las mata estando plenamente
conscientes. Se las degüella manualmente o con una máquina y, entonces, se las
lanza a agua hirviendo para que suelten las plumas. Varias de ellas son escaldadas
vivas.

Josh Balk, un activista que trabajó infiltrado en una planta de sacrificio de
pollos de la empresa Perdue en 2004, antes de convertirse en director de la



Sociedad Humana de Estados Unidos, habló conmigo sobre su experiencia en la
planta. Además, grabó en vídeo y  publicó su experiencia, sobre todo en lo
concerniente a la agresión continuada de los trabajadores hacia las aves. Balk

llevaba un registro diario,28 del que encontrará algunos fragmentos a
continuación:

Casi todos los pollos respondían con gritos y  reacciones físicas
violentas en cuanto los trabajadores los agarraban y  los hacían
avanzar por la cinta. Los gritos de las aves y  el aleteo frenético
hacían tanto ruido, que había que gritar para hablar con el trabajador
que tenías al lado, a menos de medio metro de distancia.

Vi a un empleado tirar a un pollo al suelo de una patada y  era
habitual ver a trabajadores que se lanzaban las aves por la sala. Una
vez, un trabajador que estaba hablando de fútbol americano,
« clavó»  un pollo en la cinta transportadora, como si hubiera
marcado un touchdown.

Vi que lanzaban a unas 50 aves desde las jaulas de transporte a la
cinta transportadora desde una distancia de, aproximadamente, dos
metros y  medio. Cayeron todas a la vez, así que se aplastaron las
unas a las otras. Durante todo el proceso, el volumen de los gritos fue
altísimo. Miré la cinta transportadora y  vi claramente que había
pollos con las alas y  las patas rotas, con las extremidades dobladas en
ángulos antinaturales.

Hoy … me he dado cuenta de que el jefe de línea se ha mostrado
más hostil hacia las aves e incluso, las insultaba mientras las
lanzaba… En una de las pausas, uno de los trabajadores ha
abofeteado repetidamente a un pollo, hasta que la línea ha vuelto a
ponerse en marcha.



Había tantas aves muertas en el suelo de la sala de colgado que
era muy  difícil andar sin pisar alguna.

Al igual que sucede con otras especies destinadas al consumo humano, a la
población estadounidense se le ocultan tanto las vidas como las muertes de unos
nueve mil millones de pollos al año. Tal como explicaba Balk, « estar ahí y
escuchar directamente los gritos y  oler el hedor de la muerte en el aire es algo
que a la may oría no nos gustaría tener que… experimentar» .

¿Sufren?

Jeremy  Bentham, un filósofo del siglo XVII, exigió que se tratara a los
animales con humanidad, con el siguiente argumento: « La cuestión no
es si tienen capacidad de raciocinio o de lenguaje, sino si tienen
capacidad de sufrimiento» . La cuestión de la sensibilidad (entendida
como la capacidad de sentir placer y  dolor) ha estado en el centro del
debate sobre el bienestar, tanto humano como animal.
Históricamente, se ha creído que los miembros de grupos vulnerables
presentan mayor tolerancia al dolor y  esta creencia se ha invocado con
frecuencia para justificar el sufrimiento. Por ejemplo, los científicos
del siglo XV clavaban en tablones de madera a perros vivos por las
patas, para abrirlos y  experimentar con ellos mientras seguían
plenamente conscientes y  descartaban los aullidos como una mera
respuesta mecánica, similar al ruido que emiten los resortes de un reloj
de péndulo al ser golpeados. Del mismo modo, hasta principios de la
década de 1980, médicos estadounidenses practicaban cirugía mayor a
bebés sin anestesia ni analgesia alguna y  explicaban los llantos como
una reacción instintiva. Y como se creía que los esclavos africanos
negros sentían menos dolor que los blancos, resultaba más fácil
justificar la brutal experiencia del esclavismo.
La experiencia del dolor es subjetiva, por lo que resulta fácil
argumentar que el otro no sufre. En otras palabras, como no estamos en
el cuerpo del otro, solo cabe suponer qué puede estar sintiendo, si
tenemos interés en asumir que no siente dolor, creerlo resulta
extraordinariamente fácil. Las suposiciones parten de nuestras
creencias y  el sistema de creencias que nos permite infringir
sufrimiento a los demás trabaja activamente para mantenerlas bien
vivas. Por tanto, no es sorprendente que no pequemos de precavidos (o
de lógicos) cuando se trata de prácticas carnistas que causan dolor a los
animales. Pensemos, por ejemplo, en la creencia generalizada de que



la reacción de las langostas que intentan huir de la olla en la que se las
hierve vivas no es más que instinto. Aunque no tenemos motivo alguno
para creer que no sufren y  aunque es totalmente lógico asumir que
intentan escapar del agua hirviendo porque les duele, y  aunque el
instinto y  la sensibilidad pueden coexistir, y  coexisten (no son
excluy entes), la may oría de personas deciden creer lo contrario.
La investigación objetiva es uno de los métodos que nos permiten
contrastar la percepción subjetiva de la experiencia del otro. Por
ejemplo, los investigadores han demostrado que las vías nerviosas de los
recién nacidos están los suficientemente desarrolladas como para que
los bebés puedan sentir dolor, por lo que y a no se les niega la anestesia.
Los científicos también han presentado pruebas que demuestran que los
crustáceos son sensibles y, en consecuencia, hay  municipios
estadounidenses que han prohibido la práctica de hervir vivas a las
langostas y  Whole Foods Market, el mayor distribuidor del mundo de
alimentos orgánicos y  naturales, y a no vende langostas ni marisco de
concha blanda vivos porque considera inhumanos, tanto su manejo
como su venta.
Y, por mucho que la industria avícola afirme que es imposible que las
personas sepamos lo que siente un pollo, ahora contamos con pruebas
claras que sugieren que las aves, no solo sufren, sino que intentan
activamente aliviar su dolor. Los investigadores estudiaron a un grupo de
120 pollos broiler, la mitad de los cuales eran cojos, y  les ofrecieron dos
tipos de alimento: alimento normal y  alimento con un fármaco
antiinflamatorio. Los pollos cojos consumieron hasta un 50 por ciento
más de alimento con fármaco que los que no estaban cojos y, como
resultado, comenzaron a andar mejor. Un segundo estudio parecido a
este concluy ó que, cuanto más severa era la cojera del pollo, más
alimento con fármaco consumía. Por tanto, los investigadores
concluyeron que lo más probable era que se estuvieran automedicando
y  que, en consecuencia, pueden sufrir y  sufren.29

Lo tienen a huevo: gallinas ponedoras

Resulta irónico que tantas de nuestras imágenes animales « entrañables»  (en
postales, calendarios, carteles, etc.), muestren a pollitos recién nacidos, cuando
cada año millones de estas crías reciben un trato que la mayoría de nosotros no
podemos ni imaginar. Las gallinas ponedoras son aves que se usan para la



producción de huevos. Nacen en las incubadoras industriales de criaderos
comerciales. Los pollos macho carecen de valor económico, por lo que se les
descarta poco después de nacer. Se los lanza a un picador enorme y  los pican
vivos, los gasean o los tiran directamente a la basura, donde mueren ahogados o
deshidratados. Los pollos hembra se colocan en jaulas en batería, que son jaulas
de alambre que albergan a un promedio de seis aves y  que son,
aproximadamente, del tamaño del cajón de una mesa de oficina.

Las gallinas pasan toda la vida en jaulas en batería, donde tienen que comer,
dormir y  defecar y  donde ni siquiera pueden desplegar las alas. El suelo de las
jaulas es también de alambre, para que las heces caigan por los orificios, por lo
que es habitual que las patas queden atrapadas en la malla metálica. El alambre
de los lados y  la parte superior de la jaula les arranca las plumas y  les provoca
hematomas y  hay  gallinas que se frotan neuróticamente el pecho contra la jaula
hasta que pierden todas las plumas y  empiezan a sangrar. Las jaulas en batería se
consideran tan crueles que muchos países las han prohibido y  se están eliminando
progresivamente en los veintisiete países miembros de la Unión Europea. Sin
embargo, se siguen utilizando mucho.

Se ha manipulado genéticamente a las gallinas para que pongan diez veces
más huevos que sus antepasadas, por lo que sus frágiles huesos se rompen con
facilidad, ya que el calcio del esqueleto se desvía para ay udar a la formación de
cáscara de huevo. Otra consecuencia de esta selección artificial para que pongan
cantidades exageradas de huevos es el prolapso uterino. Si un huevo se queda
atascado contra la pared uterina, puede arrastrar al útero fuera. A no ser que el
útero vuelva a introducirse en el cuerpo de la gallina, las otras lo picotean hasta
que muere desangrada o por una infección. De un modo u otro, la gallina tarda
unos dos días en morir.

Cuando dejan de ser rentables, las sacan de las cajas, a veces a puñados, y  es
habitual que las patas y  las alas, debilitadas y  atrapadas en las jaulas, se
desgarren. Cuando tienen poco más de un año, las gallinas ponedoras son
enviadas al matadero.

Muerte por trituradora de madera: ¿humano o
demencial?



En 2003, el LA Times publicó que los trabajadores de una explotación de
huevos de San Diego habían metido « cubos enteros de aves vivas en
[una trituradora de madera] y  luego mezclaron los restos triturados con
tierra y  apilaron la mezcla resultante» . Según el Times, el veterinario
Gregg Cutler, miembro del comité para el bienestar animal de la
Asociación Americana de Medicina Veterinaria, había autorizado el
procedimiento.30 Antes del incidente, Cutler había asistido a una
reunión de ganaderos avícolas para debatir qué hacer con las gallinas
durante un brote de enfermedad de Newcastle, una infección vírica
aviar. Cutler declaró al Times que « ninguna idea era demasiado
exagerada. Estábamos desesperados por controlar la enfermedad» . Sin
embargo, las 30.000 gallinas que fueron trituradas en San Diego no
estaban infectadas con la enfermedad de Newcastle; sencillamente,
habían dejado de poner huevos. Aun así, según uno de los ganaderos,
Cutler y  otros veterinarios habían autorizado el procedimiento y  habían
afirmado que era humano. No se presentaron cargos contra Cutler y,
aunque la oficina del fiscal del distrito de San Diego investigó el rancho
para evaluar la crueldad animal, se concluyó que no había indicios de
intención criminal por parte de los dueños, que « se habían limitado a
seguir el consejo de los profesionales» .

¿Un poco de leche? Vacas lecheras

Es posible obtener leche sin hacerle daño a la vaca, por lo que la may oría de
personas asumen que los productos lácteos están, por naturaleza, exentos de
crueldad animal. « Naturaleza»  es aquí la palabra clave, porque, al igual que
sucede con cualquier otro alimento de origen animal producido en masa, la
producción contemporánea de leche es todo menos natural.

En EE.UU., muchas vacas pasan toda su vida en plantas de producción de
lácteos donde, o bien se las encadena del cuello en un cajón minúsculo y
permanecen confinadas en naves o viven a la intemperie y  hacinadas en espacios
vallados con comederos mecánicos. Las vacas comen de una cinta
transportadora que rodea la valla y  el suelo que pisan es de cemento, saturado de
orina y  heces.



A las vacas lecheras se les iny ectan hormonas de crecimiento alteradas
genéticamente y  se fecundan artificialmente cada año para maximizar la
producción de leche. En la mayoría de vaquerías estadounidenses, las vacas son
ordeñadas mecánicamente durante diez meses al año, incluidos los siete de
gestación. Este proceso continuo de gestación y  lactancia estresa tanto su cuerpo,
que muchas desarrollan cojera y  mastitis, una infección, en ocasiones,
acompañada de una inflamación masiva de las ubres. El organismo de la vaca
está sometido a tanta presión que los procesos metabólicos normales pueden ser
insuficientes para sostener su producción, por lo que la dieta natural herbívora de
forraje se complementa con cereales y  proteína, alimentos carnívoros hechos
con carne y  harina de hueso.

Aunque las vacas lecheras sufren un estrés físico importante, es muy  posible
que el may or sufrimiento proceda del trauma emocional por el que pasan cada
año después de parir. Las crías macho se usan para producir carne y  las hembras,
para la producción de leche. Tal como he explicado antes, las vacas establecen un
vínculo emocional muy  fuerte con sus crías, a las que amamantan durante un
año. Sin embargo, en las explotaciones lecheras se separa a los terneros de su
madre al cabo de tan solo unas horas después de nacer para que toda la leche de
la vaca se destine para consumo humano. Con frecuencia, hay  que separar a
rastras a la cría de la madre y  la vaca muge histérica. En otras ocasiones, para no
provocar a la vaca, se la lleva a otra parte de la lechería para ordeñarla y  se
retira a la cría durante su ausencia. Al igual que las madres humanas, las vacas se
desesperan cuando no encuentran a sus crías. Mugen durante días enteros,
buscando desesperadamente a sus crías y, a veces, incluso actúan con violencia y
propinan coces a los trabajadores. Se han dado casos de vacas que han escapado
y  han recorrido kilómetros hasta encontrar a sus crías en otras explotaciónes.

La esperanza de vida natural de las vacas es de unos veinte años, pero tras
solo cuatro se considera que su producción de leche es insuficiente, por lo que son
enviadas al matadero. Gran parte de la producción de carne picada
estadounidense procede de vacas lecheras.

Tierno como un bebé: ternera lechal



*

Muchas personas sienten debilidad por los bebés, incluso los bovinos. A la
may oría de nosotros nos emociona ver cómo llegan al mundo los terneros y
empatizamos con su inocencia, su fragilidad y  su vulnerabilidad. De hecho, los
terneros de patas temblorosas suelen ser unos de los personajes preferidos en los
libros infantiles. Imagine, entonces, la conmoción de muchos estadounidenses
cuando se enteran de la situación desesperada del aproximadamente millón de
terneros al año que son subproductos no deseados de la industria láctea. De hecho,
si no fuera por la industria láctea, la industria de la ternera lechal no existiría
tampoco.

Como los terneros macho no tienen ninguna utilidad para la industria láctea, se
deshacen de ellos. Días, o incluso horas después de haber nacido, se les carga en
un camión, a veces a rastras, porque aún no pueden andar bien. Acaban en
subastas donde, a veces, se venden por tan solo 50 dólares a productores de carne
de lechal. Y como, literalmente, son recién nacidos, no es raro que aún tengan la
piel resbaladiza por el útero y  el cordón umbilical colgando de la tripa.

Durante sus cortas vidas (aunque se mata a algunos al cabo de unos días, la
may oría viven durante unas dieciséis o dieciocho semanas), se les encadena o se
les ata del cuello y  se les confina en cajones tan pequeños que ni siquiera pueden

girarse o tumbarse con naturalidad.*31 Y, para conseguir el color pálido que
caracteriza a la carne de ternera lechal, se les alimenta con una dieta antinatural,
pobre en hierro, para que estén en un estado crónico que bordea la anemia. Pasan
toda su vida inmovilizados y  enfermos, por lo que no es sorprendente que
presenten las mismas conductas neuróticas que otros animales bajo estrés intenso:
golpes y  roces anómalos con la cabeza, patadas, arañazos y  mordiscos.

Portavoces de la industria de la ternera lechal han declarado la
intención de acabar con los cajones individuales para terneros y

pasarlos a rediles grupales en 2017.

La matanza de terneros no es distinta de la de otros animales. Se supone que
deben estar aturdidos antes de colgarlos de los grilletes, pero, de nuevo, el método
dista mucho de ser perfecto. Un trabajador entrevistado por Eisnitz describió así
parte del proceso:



Por la mañana, los terneros entorpecen todo el proceso… Para ir
más rápido, metemos ocho o nueve a la vez en la caja de
aturdimiento. En cuanto empiezan a entrar, les disparamos, así que
saltan y  caen los unos sobre los otros. Es imposible saber a cuál has
disparado y  a cuál no y  es fácil olvidarse de los que quedan debajo
de todo. Se les cuelga igualmente y  avanzan por la línea
transportadora, retorciéndose y  gritando. Los más pequeños, de dos o
tres semanas… Me sentía muy  mal al matarlos, así que los dejaba

pasar.32

Parece que llega un punto en que la violencia del carnismo es tan intensa que
hasta las defensas más potentes del sistema acaban por debilitarse.

¿Pez o pescado? Pescados y otros animales marinos

Muchos de nosotros nos sentimos tan lejos de los peces y  otras criaturas marinas
consumidas habitualmente, que ni siquiera consideramos que estén hechos de
carne. Por ejemplo, cuando un consumidor de carne se entera de que alguien es
vegetariano, es habitual que responda con la pregunta « Así que, ¿solo comes
pescado?»  Tendemos a pensar que las criaturas marinas no son de carne porque,
aunque sabemos que no son ni plantas ni minerales, no solemos considerarlos
animales. Y, por extensión, no consideramos que sean criaturas sensibles que dan
importancia a sus propias vidas. Por tanto, nos relacionamos con ellos como si
fueran plantas extrañas y  los arrancamos del mar con la misma facilidad con que
arrancamos una manzana de un árbol.

Sin embargo, las criaturas marinas ¿son realmente los organismos sin cerebro
e insensatos, que muchos de nosotros asumimos que son? En absoluto, según gran
cantidad de neurobiólogos, etólogos y  otros científicos de todo el mundo. Hay
numerosas investigaciones que demuestran que los peces y  otras criaturas
marinas poseen tanto inteligencia como capacidad para sentir dolor. La
investigación sobre la inteligencia de la vida marina ha demostrado, por ejemplo,



que los peces no se olvidan de lo que han experimentado al cabo de unos

instantes, sino que tienen una memoria que abarca hasta tres meses.33 Es más, la
doctora Theresa Burt de Perera, investigadora de la Universidad de Oxford, ha
demostrado que los peces pueden desarrollar « mapas mentales»  de su entorno
que les permiten memorizar y  gestionar los cambios (una tarea que supera la
capacidad cognitiva de los hámsteres). Estas conclusiones han llevado a la ciudad
de Monza (Italia) a prohibir la tenencia de peces en peceras pequeñas. Y las
langostas, algunas de las cuales tienen una esperanza de vida superior a la de los
humanos, poseen más de 400 receptores químicos en sus antenas que, según el
doctor Jelle Atema del Laboratorio de Biología Marina de Woods Hole
(Massachusetts, EE.UU.), posiblemente les permiten detectar el sexo, la especie e
incluso, el estado de ánimo de otros animales.

Anteriormente, en este mismo capítulo, y a he mencionado que la ciencia ha
demostrado la sensibilidad de algunos tipos de crustáceos, lo que ha llevado a
promulgar legislación que protege estas especies. Del mismo modo, se están
reuniendo pruebas de que otros animales marinos también sienten dolor, tal como
pone de manifiesto que los investigadores hayan descubierto que los peces tienen
múltiples receptores de dolor en varias partes del cuerpo y  que segregan
neurotransmisores que actúan como analgésicos, igual que las endorfinas

humanas.34 En un estudio, investigadores del Instituto Roslin y  de la Universidad
de Edimburgo iny ectaron en los labios de un grupo de peces una sustancia ácida
y  dolorosa y  en los de otro grupo de peces, iny ectaron una solución salina. El
primer grupo empezó a mecerse, « de un modo sorprendentemente parecido a
cómo se mueven… los mamíferos estresados» . Lo que es más, el sufrimiento de
los animales era obvio porque se frotaban los labios contra la grava y  las paredes
de la pecera, y  tardaron tres veces más que los peces del otro grupo en volver a
comer. Este estudio ha dado lugar a un debate sobre la ética de la pesca como
actividad recreativa, donde los defensores de los animales afirman que ensartar a
los peces por la boca solo para divertirse es una forma de crueldad animal.

Otra investigación ha sugerido que es posible que los animales marinos sufran
estrés postraumático como reacción ante el dolor. En un estudio pionero,
científicos de la Universidad Purdue y  de la Escuela Noruega de Ciencia
Veterinaria adhirieron láminas de aluminio calentador a dos grupos de peces y
administraron morfina a uno de ellos. Entonces, elevaron la temperatura del



aluminio, para observar la reacción de los peces (ningún pez sufrió daños
permanentes como consecuencia del experimento). Los investigadores tenían la
hipótesis de que la morfina permitiría a los peces soportar más calor. Sin
embargo, ambos grupos empezaron a retorcerse al llegar a la misma
temperatura, lo que llevó a los investigadores a creer que era una acción refleja
no indicativa de dolor. Sin embargo, una vez devueltos a sus peceras, el grupo que
no había recibido morfina presentó conductas defensivas, que indicaban ansiedad
o temor. Los investigadores concluy eron que estaban presentando una respuesta
postraumática al dolor: « Transformaron el dolor en miedo, igual que hacemos
nosotros» .

Sin embargo, en EE.UU., se mata anualmente a diez mil millones de animales
marinos, muchos de los cuales se destinan al consumo humano. Se les captura,

cría y  mata de dos maneras: o mediante la pesca comercial o en piscifactorías.35

Ambos métodos provocan un sufrimiento intenso a los animales y  dañan
gravemente el medio ambiente.

La pesca comercial no solo es responsable del agotamiento del 70 por ciento
de las especies de peces de todo el mundo sino también, del grave daño infligido a
otras especies animales. Uno de los métodos que se usa para atrapar peces es el
arrastre de redes por debajo de la superficie del agua. Este tipo de captura
conlleva el arrastre de muchísimos animales distintos al objetivo. Se estima que,
cada año, se devuelven al océano más de 30 millones de animales marinos como
aves, tortugas, delfines y  peces no deseados, muertos o moribundos. Las redes
que se pierden en el mar siguen atrapando a aves marinas y  a otros animales que
se las encuentran. Algunas empresas pesqueras utilizan dinamita o cianuro en
lugar de redes, pero estos métodos pueden destruir ecosistemas enteros. La pesca
comercial supone tal amenaza para la biodiversidad marina que se la ha
denominado « tala rasa submarina» .

Hay  personas que optan por consumir pescado de piscifactoría en lugar del
procedente de la pesca comercial, para ay udar a preservar la biodiversidad de
los océanos. Sin embargo, la may oría del alimento utilizado en las piscifactorías
procede del mar; se estima que por cada kilogramo de pescado de piscifactoría,
se han utilizado cinco kilogramos de criaturas marinas. Las piscifactorías son
EEAC para animales marinos. Pueden ubicarse en tierra firme, en entornos
cerrados y  controlados, o en el mar, cerca de las líneas de costa. Ambos tipos de



piscifactoría albergan a decenas de miles de peces u otros animales marinos,
hacinados en jaulas plagadas de parásitos y  gérmenes. Para controlar la
enfermedad, acelerar el crecimiento y  modificar las conductas reproductivas de
los animales, se les administran antibióticos, pesticidas y  hormonas y  a algunos,
incluso, se les modifica genéticamente. Los animales absorben parte de estas
sustancias químicas, que también pasan al medio ambiente y  que acaban, tanto
en nuestros estómagos como en nuestro ecosistema. Es habitual que hay a peces
que consiguen escapar de las piscifactorías marinas y, cuando lo hacen, pueden
transmitir enfermedades o reproducirse y  contaminar la base genética de su
especie.

Se mata a los peces de varias maneras. Los que se obtienen mediante la pesca
comercial suelen morir ahogados una vez en tierra. Los que proceden de
piscifactorías suelen ser extraídos de las jaulas con una bomba de extracción y  se
vierten a la zona de sacrificio, donde pueden usarse varios métodos, como la
electrocución, que provoca ataques epilépticos letales; el aturdimiento percusivo,
que consiste en golpearles la cabeza con un mazo; la congelación en vivo que,
como su nombre indica, consiste en dejar a los animales sobre el hielo y  dejar
que se congelen mientras siguen vivos; o el ensartamiento, que consiste en
atravesarles el cerebro con un punzón.

A pesar de la violencia inherente a la producción de comida procedente del
mar, muchas personas no sienten malestar al presenciar, al menos, algunos de los
aspectos de este proceso. Por tanto, la defensa primaria del sistema carnista, la
invisibilidad, desempeña un papel menos importante cuando se trata de procesar
criaturas marinas. Por ejemplo, la may oría de personas pueden presenciar cómo
se mata a peces sin experimentar el trauma que probablemente sentirían al ser
testigos de la matanza de un cerdo. Parece que como los animales marinos son
tan fundamentalmente distintos a los seres humanos y  nos resultan tan ajenos, nos
sentimos lo suficientemente distanciados de ellos para que su sufrimiento resulte
invisible, incluso cuando está a plena vista.

A las puertas de la muerte: animales caídos



Los animales caídos, o « ganado no móvil» , son animales (terrestres) que están
demasiado enfermos o demasiado heridos para poder alzarse o caminar por su
propio pie. Lo más habitual es que se les deje morir desatendidos en establos y
subastas. Se ha documentado que se han dejado a animales aún vivos en la « pila
de cadáveres» , donde puede haber docenas de animales muertos. Los animales
caídos que no se desechan de este modo son arrastrados con ganchos o cadenas o
transportados con carretilla, lo que causa heridas graves a animales ya

lesionados.36 En 2004, después de que se registrara el primer caso de vacas locas
en EE.UU., el USDA prohibió la práctica de utilizar algunos animales caídos
[aunque no todos] para el consumo humano. Y en marzo de 2009, el presidente
Barack Obama anunció que el USDA prohibiría el uso de todo el ganado no móvil
para el consumo de carne nacional.

En las ideologías violentas, lo único invisible no es la propia violencia sino
también, sus restos. ¿Dónde están los « residuos»  de la producción de carne?
¿Dónde están las pilas y  pilas de animales caídos, los más de 500 millones de
animales que se amontonan los unos encima de los otros hasta que mueren?

«Esta tortura obscena debe acabar. Y solo personas
como nosotros podremos conseguirlo»

En Corea del Sur se mata a millones de perros cada año para consumo
humano. El gobierno no autoriza oficialmente el comercio de carne de
perro, pero tampoco lo sanciona. En la actualidad, se está preparando
legislación que clasificará a los perros como ganado, lo que podría
hacer que la industria de la carne de perro proliferara.

En 2002, el Telegraph británico publicó un artículo en el que
documentaba la vida y  la muerte de los perros criados para consumo
humano:

Por nauseabundos que resulten el hedor y  los gemidos de los perros
enjaulados, Lee Wha-j in sirve tranquilamente platos de estofado de
perro sobre los blancos manteles de su restaurante en el Moran, el
conocido mercado nocturno de Seúl.
En la trastienda de múltiples establecimientos, cachorros de ocho meses
de edad (se considera la edad ideal para el consumo) se amontonan en



cajas diminutas apiladas de tres en tres o de cuatro en cuatro.
Los clientes escogen el animal vivo que desean. Entonces, se lleva al
perro a la trastienda, donde una delgada cortina o una puerta batiente
entorpece la vista, pero no el sonido, de una muerte horrible…
Antes de llegar a formar parte de la siniestra colección de cajas detrás
de los restaurantes, la may oría de perros han tenido que soportar el
sufrimiento de una vida en alguna explotación canina coreana oculta en
las colinas. No es extraño que 10 cachorros crezcan en una misma caja,
cubiertos de heridas y  de garrapatas…
La muerte de los perros es tan inhumana como su crianza. La may oría
son apaleados hasta que mueren porque se cree que así se estimula la
secreción de serotonina que los varones coreanos consideran un
refuerzo para la virilidad.

Una vez muertos, o moribundos, se les mete en agua hirviendo, se les
despelleja y  se les cuelga de un gancho por la mandíbula. Entonces,
muchos cocineros usan una antorcha para glasear el cadáver.37

El comercio surcoreano de carne de perro se ha encontrado con la
violenta oposición de grupos defensores de los animales y  de
extranjeros… muchos de los cuales consumen regularmente carne de
cerdo, de pollo y  de bovinos. Lee Won-Bok, presidente de la Asociación
Coreana para la Protección Animal declara que « Es horrible imaginar
carne de perro expuesta junto a la ternera y  el cerdo en los
supermercados» . Y bloggeros horrorizados confirman este sentimiento
en la página web de la Sociedad Americana para la Prevención de la
Crueldad contra los Animales 38 (American Society  for the Prevention
of Cruelty  to Animals o ASPAC, en inglés). Al igual que Won-Bok, dan
voz a lo que muchas personas sienten cuando toman conciencia de la
crueldad con los animales:

Las personas decentes no pueden soportar enfrentarse a este problema,
debido a los horrores que sufren los perros, gatos, etc., que se consumen
como comida o por su piel en el Lejano Oriente. Millones de perros y
gatos son despellejados vivos, hervidos vivos, y  algunos, incluso,
despellejados vivos y  también hervidos vivos. El Lejano Oriente es
responsable de la crueldad peor y  más malvada hacia los animales que
el planeta hay a presenciado jamás y  lo hacen a gran escala.

… La may oría de personas solo ven y  oy en lo que quieren ver y  oír
porque no sucede aquí, en EE. UU., y  por eso, la gente tiende a hacer
como si no sucediera, pero el hecho de que suceda en otro país no
significa que no esté sucediendo. Tenemos que sacar la cabeza de la
arena y  defender a esos animales.



Porque la vida de los perros a los que se acaba matando para
consumirlos, si es que a eso se le puede llamar vida, es una vida de
sufrimiento absoluto… Los perros no son ni animales salvajes ni
ganado… Todos, en todo el mundo, debemos actuar ahora. Salvemos a
los perros en Corea. Sabemos que podemos.

He visto crueldad en todo el mundo, pero la actitud del Lejano Oriente
hacia los animales es verdaderamente terrible… ¿Por qué? Mi teoría es
que [sic] saben que el Occidente ilustrado suele ofrecer a perros y  gatos
el respeto que merecen y  que sus atrasadas sociedades [sic] no están
dispuestas a avanzar.

Creo que la may oría [de personas] desconocen por completo la
situación en el Lejano Oriente y, para ser sinceros, no podemos
culparles, porque, al fin y  al cabo, ¿cuántas personas normales podrían
imaginar siquiera que pueda someterse a los animales a tanta crueldad
gratuita?

Las personas decentes de todo el mundo debemos enfrentarnos a la
situación, aunque nos provoque pesadillas… Esta tortura satánica y
diabólica [sic] debe acabar y  solo personas como nosotros podemos
lograrlo.

Si los mataderos tuvieran paredes de cristal

Sir Paul McCartney  afirmó una vez que, si los mataderos tuvieran paredes de
cristal, todos seríamos vegetarianos. Creía que, si supiéramos la verdad sobre la
producción de la carne, seríamos incapaces de seguir comiendo animales.

Sin embargo, conocemos algo de la verdad. Sabemos que la producción de
carne es un proceso sucio, pero decidimos no saber hasta qué punto. Sabemos que
la carne viene de los animales, pero preferimos no establecer la relación. Y, con
frecuencia, comemos animales y  decidimos no saber ni siquiera que hemos
decidido hacerlo. Las ideologías violentas están estructuradas de modo que no
solo es posible, sino que es inevitable que seamos conscientes de una verdad
incómoda a un nivel, pero que seamos ajenos a ella en otro. El fenómeno de



saber sin saber es común a todas las ideologías violentas. Y esta es la esencia del
carnismo.

En todas las ideologías violentas se establece un contrato implícito entre el
productor y  el consumidor para no ver el mal, no oír el mal y  no decir el mal. Sí,
cierto, la agroindustria animal se esfuerza para que sus secretos permanezcan
ocultos. Pero nosotros les facilitamos el trabajo. Nos dicen que no miremos y
apartamos la mirada. Nos dicen que los miles de millones de animales que no
vemos jamás viven al aire libre en explotaciones tranquilas y, por ilógico que sea,
no lo ponemos en duda. Les facilitamos el trabajo porque, a algún nivel, la
may oría de nosotros no queremos saber cómo son las cosas en realidad.

Sin embargo, al mismo tiempo, también queremos y  merecemos la libertad
de tomar decisiones informadas, de tener libertad de pensamiento y  de ser
consumidores activos. Obviamente, ejercer esta libertad sería imposible si ni
siquiera somos conscientes de que estamos eligiendo. Cuando una ideología
invisible guía nuestras creencias y  nuestra conducta, nos convertimos en víctimas
de un sistema que nos ha robado la libertad de pensar por nosotros mismos y
actuar en consecuencia.

Una vez que hemos entendido cómo son las cosas en realidad (cuando
conocemos el funcionamiento interno del sistema), entonces y  solo entonces, nos
encontramos en disposición de elegir libremente. Nombrar al carnismo y
exponer las prácticas de la producción de carne puede ay udarnos a empezar a
ver más allá de la fachada del sistema. Schlosser expresa con elocuencia esta
idea y  nada me parece más idóneo para cerrar este capítulo que la conclusión de
su viaje a través de la vida y  la muerte de los animales que comemos:

Camino a lo largo de la valla y  un grupo de terneros se me
acercan y  me miran directamente a los ojos como perros en espera
de una chuchería y  me siguen como impulsados por una fuerza
misteriosa. Me detengo e intento absorber toda la escena. La brisa
fresca, el ganado y  sus suaves mugidos, el cielo despejado y  el vapor
que se eleva desde la planta [de carne] a la luz de la luna. Deja
entrever lo que se oculta tras la enorme fachada sin marcas. A través
de una pequeña ventana se ven cadáveres rojo brillante, colgados de



garfios y  dando vueltas sin cesar.39



E

CAPÍTULO CUATRO
Daños colaterales: las otras víctimas del carnismo

Los hechos no dejan de existir porque dejemos de pensar en ellos.
ALDOUS HUXJEY

n el Capítulo 3 hemos explorado la vida y  la muerte de los animales que se
crían más habitualmente para el consumo de carne, huevos y  productos

lácteos en EE.UU.. En aras de la brevedad, no he hablado de animales de
consumo menos frecuente, como corderos, cabras y  patos. Tampoco he
mencionado a un importante grupo de animales que son las otras víctimas del
carnismo, animales que constituy en los daños colaterales de la agroindustria
animal y  a los que con demasiada frecuencia se pasa por alto.

Al igual que los cerdos y  el resto de especies de las que hemos hablado, a la
gran may oría de estos animales (son más de 300 millones) se la trata como si
fueran mercancía, pues no son más que un medio para un fin. Al igual que
sucede con los otros animales, su bienestar supone una merma de los beneficios.
Y, al igual que sucede con los otros animales, la ley  les ofrece escasa protección.

Estas otras bajas del carnismo ocupan muy  pocas veces el centro del debate
sobre la producción de carne. También son víctimas invisibles, no porque no se las
vea, sino porque no se las reconoce como tales. Son los animales humanos. Son
los trabajadores de las empresas, las personas que viven cerca de los
contaminantes EEAC, los consumidores de carne, los contribuyentes… Somos
usted y  y o. Nosotros somos los daños colaterales del carnismo. Pagamos con
nuestra salud, con nuestro entorno y  con nuestros impuestos: en EE.UU., 7.640

millones de dólares anuales, para ser exactos.1

Los trabajadores de las plantas de despiece de carne pasan prácticamente
todas sus horas de vigilia en fábricas atestadas con suelos cubiertos de sangre y

grasa.2 El ritmo incansable de las líneas de despiece los mantiene en riesgo
constante de accidentes graves. Y los empleados de EEAC (expuestos a los gases



nocivos que emanan de los residuos concentrados) pueden desarrollar
enfermedades respiratorias graves, disfunciones reproductivas, degeneración

neurológica, episodios convulsivos y  coma.3 Las condiciones laborales tan
enrarecidas y  peligrosas pueden provocar otros muchos trastornos físicos, pero
estos empleados apenas reciben atención médica porque es más rentable perder
a algunos de ellos prematuramente que atender a sus necesidades físicas. No es
sorprendente que, al igual que el resto de animales a los que hay  que espolear
cuando se resisten a cumplir órdenes, los trabajadores de las fábricas animales
sufran maltrato físico y  psicológico si no responden como se espera de ellos.

Las personas que viven cerca de EEAC pueden resultar intoxicadas por los
residuos de las fábricas, como los sulfitos y  los nitratos. Estas toxinas contaminan
el aire y  el agua potable y  pueden provocar asma e irritación ocular crónicas,
bronquitis, diarrea, cefaleas severas, náuseas, abortos espontáneos,
malformaciones fetales, muerte súbita del bebé y  brotes de enfermedades víricas
y  bacterianas.

Y los consumidores de carne (unos 300 millones en EE.UU.) ingieren, sin
saberlo, una gran variedad de contaminantes. La carne que comemos suele estar
aderezada con hormonas sintéticas (algunas de las cuales se han vinculado al
desarrollo de varios tipos de cáncer y  se han prohibido para el consumo humano
y  animal en la Unión Europea), dosis masivas de antibióticos, pesticidas,
herbicidas y  fungicidas tóxicos y  carcinógenos conocidos, cepas potencialmente
mortales de bacterias y  de virus, petróleo, cadáveres de ratas envenenadas,

tierra, pelo y  heces.4

En su famoso Fast Food Nation, Eric Schlosser captura la esencia del daño
colateral del carnismo: « Hay  mierda en la carne» . Y aunque Schlosser aludía
específicamente a la materia fecal, el tema de este capítulo abarca mucho más
que las heces. Es todo lo que contamina la carne que comemos, desde la
corrupción a la enfermedad. Son los desechos de un sistema enfermizo.

La historia de cómo la mierda se ha colado en nuestra carne es la historia de
una de las características fundamentales del carnismo y  de otras ideologías
violentas: el sistema depende de un grupo de víctimas indirectas, de víctimas
involuntarias que no solo sufren las consecuencias del sistema, sino que
contribuy en al mismo y  participan en su propia victimización sin ser conscientes



de ello. El sistema crea estas víctimas haciéndose pasar por algo que no es para
que nos sintamos seguros cuando, en realidad, estamos en peligro y  nos creamos
libres aunque, realmente, estamos siendo presionados. La historia de cómo la
mierda se ha colado en nuestra comida es la historia de las víctimas humanas del
carnismo.

¿Estamos seguros?

En 1906, Upton Sinclair publicó La jungla, su famosa denuncia de la industria
cárnica. La jungla documentaba la corrupción de la agroindustria animal y  las
sucias y  peligrosas condiciones de trabajo que caracterizaban los mataderos y  las
plantas de despiece de carne. Sinclair describió fábricas donde los trabajadores
caminaban sobre un centímetro de carne y  suelos de sacrificio infestados de ratas
(vivas y  muertas), algunas de las cuales acababan siendo procesadas junto a la
carne. Los trabajadores estaban en peligro constante de rebanarse los dedos y  de
caer en cubas de manteca « desatendidas durante días hasta que todo, excepto los

huesos, salía al mundo en forma de Pura Manteca de cerdo Durham» .5 La jungla
denunciaba condiciones laborales tan abominables y  repugnantes que indignaron
a la población y  a los legisladores por igual. La indignación pública llevó a que se
promulgara la Ley  sobre la Pureza de los Alimentos y  los Fármacos, que instauró
inspecciones regulares en los mataderos y  en las plantas de despiece de carne.

Son muchas las personas que conocen La jungla y  el impacto que ejerció
sobre la legislación reguladora de la producción de carne. Por el contrario, son
muy  pocas las que saben que la legislación se aplicó en muy  pocas ocasiones y
que durante las décadas que siguieron a la publicación de La jungla apenas
mejoraron las condiciones de las fábricas. De hecho, en muchos aspectos, las
condiciones actuales son aún peores. La construcción de plantas más grandes y
de tecnologías de procesamiento más rápidas, junto al número insuficiente de
inspectores federales, ha aumentado la carga de trabajo y  ha hecho que las
instalaciones estén más abarrotadas y  sean más difíciles de controlar.



Infecciones, inspecciones y el USDA

Hay  dos tipos de inspecciones: detalladas y  a distancia. Según la Ley  de
inspección de comida de 1906, los inspectores del USDA debían llevar a cabo
inspecciones presenciales detalladas y  comprobar los órganos de los animales y
otras partes del cuerpo en busca de signos de enfermedad, la maquinaria en
busca de gérmenes, los cadáveres en busca de indicios de contaminación y  de
insectos y  las paredes y  las salas para comprobar las condiciones higiénicas. Sin
embargo, en la década de 1980 se aprobó nueva legislación, que trasladó la carga

del control de calidad del gobierno a las propias plantas.6 Esto significa que,
ahora, son los propios empleados de las fábricas, en lugar de los inspectores
federales, los principales responsables de las inspecciones detalladas, empleados
que se ha demostrado carecen de la formación y  de la experiencia necesarias
para identificar muchos de los signos de contaminación y  de enfermedad y  que,
con frecuencia, no hablan inglés lo bastante bien para comunicar lo que
encuentran. Desde que se aprobara la nueva legislación, estudios llevados a cabo
en varias plantas han revelado que los inspectores corporativos no sabían que las
piezas de carne con una etiqueta del USDA deben destruirse y  tampoco sabían
reconocer los signos del sarampión. Las investigaciones también concluyeron que
los inspectores corporativos no sabían reconocer infecciones a no ser que los
abscesos supuraran. En realidad, parece que en las plantas estadounidenses de
despiece de carne, la carne contaminada es la norma, no la excepción. Un grupo
de investigadores de la Universidad de Minnesota descubrió en más de mil
muestras de comida obtenidas en comercios minoristas que el 69 por ciento del
cerdo y  de la ternera y  el 92 por ciento de las aves estaban contaminados con
materia fecal y  contenían E. coli, una bacteria potencialmente peligrosa. Y, según
un estudio reciente publicado en el Journal of Food Protection, se halló
contaminación fecal en el 85 por ciento de los filetes de pescado obtenidos en

comercios minoristas y  por internet.7 Es más, la Organización Mundial de la
Salud ha advertido que la gripe aviar (un virus potencialmente mortal) puede

haberse extendido a través de la materia fecal de aves infectadas.8

Aunque los trabajadores fueran capaces de identificar las partes del cuerpo
contaminadas, los criterios de calidad de la comida son tan bajos que muchos



cadáveres defectuosos superarían la inspección igualmente. Los cadáveres se
consideran aceptables para el consumo humano aunque contengan coágulos de
sangre, manchas, tej ido cicatricial de úlceras, manchas hepáticas o hemorragias.
Tal como explicó un inspector del USDA, « ahora, los veterinarios dan el visto
bueno a reses que tienen la respiración sibilante antes del sacrificio y  los
pulmones llenos de líquido, que tienen tej ido cicatricial y  abscesos en los
pulmones, adheridos a las costillas; que sufren insuficiencia renal y  que tienen los
vasos sanguíneos de los riñones estallados … están dando el visto bueno a

animales llenos de comida regurgitada… que se les sale por los orificios» .9 Y en
2007, el Chicago Tribune publicó un artículo donde denunciaba que el USDA
consideraba aceptable que la agroindustria animal vendiera carne contaminada
con E. coli mientras estuviera etiquetada « solo para cocinar» . Se supone que es
seguro comer carne solo para cocinar siempre que se cocine mucho. Sin advertir
a los consumidores, se vende como producto cárnico precocinado y  ha acabado

en comedores escolares.10

Las condiciones antihigiénicas de los edificios y  de la maquinaria también
pueden suponer un riesgo para la salud humana. En 2001-2002, Human Rights
Watch revisó los informes del USDA y  detectó que Nebraska Beef, una de las
empresas de empaquetado de productos cárnicos más grandes de EE.UU., no
cumplía con los requisitos higiénicos básicos. Además de documentar la
contaminación de cadáveres con « ingesta [comida procedente del tracto
digestivo del animal] visible en… los laterales del cadáver; materia fecal visible
en cuello, axila, bajo los muslos y  bajo el costillar de dos cadáveres; una mancha
de contaminación fecal de 28 cm × 2,5 centímetros sobre el hombro (de un
cadáver); varios trozos de materia fecal verdosa en la zona del vientre» , la
revisión identificó las situaciones siguientes: « una trampa para ratas cerrada
contenía un ratón putrefacto… un desagüe atascado con residuos grises y  negros
acumulándose en el suelo… salpicaduras negras en cajas de productos
comestibles… hedor de alcantarilla… trampas para roedores con trampillas sin
revisar durante la inspección de control de plagas; ingesta amarilla visible detrás

de las barreras de acero inoxidable…» 11

Por tanto, quizás no le sorprenda saber que Nebraska Beef acabó retirando del
mercado toda su carne picada (más de 225.000 kilogramos). La retirada tuvo



lugar en 2008, después de que 50 personas enfermaran tras haber consumido
carne contaminada con E. coli. Después de la retirada, las autoridades federales
garantizaron a los consumidores la seguridad de comer carne de la empresa. Sin
embargo, menos de un mes después, otro brote hizo que Nebraska Beef tuviera

que retirar del mercado casi 550.000 kilogramos más de ternera contaminada.12

A pesar de que algunos inspectores del USDA han manifestado una intensa
preocupación por las condiciones antihigiénicas en las plantas cárnicas, carecen
de autoridad para aplicar cambios. Ya no tienen potestad para parar la línea si
detectan algo sospechoso, ni tampoco pueden llevar a cabo ninguna acción que lo
remedie. De hecho, para que la queja de un inspector federal sea tomada en
serio, la propia empresa debe aceptar que hay  un problema.

Otro artículo publicado en 2007 en el Chicago Tribune describe las

insuficiencias del actual sistema de inspección.13 Felicia Nestor, analista jefe de
políticas de Food and Water Watch, un grupo de seguridad alimentaria con sede
en Washington, D. C., declaró al Tribune que « los inspectores no están… en la
mayor parte de las plantas de procesamiento todo el tiempo… En su mayoría, los
inspectores de plantas de procesamiento funcionan como patrullas, es decir,
abarcan varias plantas» . Y los funcionarios federales informaron de que hacía
años que no se cumplían los objetivos de inspección, pues la carga de trabajo es
tan abrumadora que se limitan a hacer revisiones rutinarias de los registros de la
empresa, en lugar de exámenes físicos de la carne y  de los huevos. Los
inspectores tienen que supervisar el plan de control de riesgos de las empresas,
por lo que no les queda tiempo para aplicar la normativa de inspección del
USDA. Un inspector declaró al Tribune « [Las empresas de empaquetado de
productos cárnicos] desarrollan su propio plan. Lo escriben todo solas. Ahora
“supervisamos” los planes. Es ridículo. Prácticamente nos limitamos a
inspeccionar papel. Y en el papel se puede escribir lo que uno quiera» .

Y el resultado de todo esto es que las grandes empresas, cuyo objetivo
primario es aumentar el margen de beneficios, se controlan a sí mismas. Hemos
nombrado al zorro vigilante del gallinero. Visto así, no sorprende que se nos haya
colado mierda en la carne.



EL ANIMAL DE MATADERO HUMANO

 

La carne simboliza desde hace mucho tiempo la libertad
de explotar libremente a otros.

NICK FIDDES, Meat: A Natural Symbol

Muchos de los trabajadores de las plantas de despiece de carne son inmigrantes
sin papeles procedentes de Latinoamérica y  de Asia, que reciben muy  poca
formación, si es que reciben alguna. Schlosser entrevistó a un matarife (un
trabajador de matadero) que le explicó que « Nadie me enseñó nada… No te
enseñan ni a usar el cuchillo. Ves cómo lo hacen los que están a tu lado y  tú haces

lo mismo» .14 Además de carecer de formación, estos empleados suelen
encontrarse con condiciones laborales de explotación, peligrosas, antihigiénicas y
violentas. Pasan horas y  horas en un entorno saturado de muerte y  muy
estresante; y  lo sufren. Imagine lo que debe de ser matar a más de cien pollos por
minuto, hasta un total de decenas de miles al día.

En una entrevista para la revista Mother Jones, Schlosser explicó el ritmo
implacable de la línea de producción:

La regla de oro en las plantas de despiece de carne es: « La
cadena no para» . Nada puede entorpecer la producción, ni fallos
mecánicos, ni averías, ni accidentes. Las carretillas elevadoras
chocan, las sierras se sobrecalientan, a los trabajadores se les caen
los cuchillos, se cortan, se desmay an y  caen inconscientes al suelo…
y  cadáveres sanguinolentos pasan por encima de ellos mientras la
cadena sigue su camino… Un trabajador me dijo: « He visto a
matarifes al borde del desmayo, sangrando a borbotones porque se
han cortado una vena y, entonces, llega el encargado de la limpieza
con la lej ía para limpiar el suelo, pero la cadena nunca se para.

Nunca se para» .15



Operación Equipo/sustancias Accidentes/heridas

Aturdimiento Pistola de
aturdimiento

Descargas graves,
perforaciones

Desollamiento/retirada
de patas delanteras

Herramienta de
pinzamiento

Amputaciones, heridas
oculares, cortes, caídas

Descuartizamiento Sierras eléctricas

Heridas oculares,
síndrome del túnel
carpiano,
amputaciones, cortes,
caídas

Cortes, amputaciones,

No es en absoluto sorprendente que trabajar en una planta de empaquetado de
productos cárnicos sea el trabajo industrial más peligroso de EE.UU., además del
más violento. Por ejemplo, los trabajadores deben llevar máscaras de hockey
para impedir que las coces de los animales conscientes colgados de la cinta
transportadora les hagan saltar los dientes. Y lea los encabezamientos de los
informes de accidentes laborales emitidos por la Administración de Seguridad y
Salud Laboral (Occupational Safety  and Health Administration u OSHA, en
inglés), que permiten que nos hagamos una idea de lo peligrosas que son las
condiciones de trabajo: Empleado hospitalizado por corte en el cuello debido a
una cuchilla que salió disparada. Herida ocular debida a golpe con un garfio
colgante. Amputación de brazo que quedó atrapado en el ablandador de carne.
Decapitación por cadena de desollador. Muerte por aplastamiento craneal en la
máquina de descarne. Trabajador fallecido tras quedar enganchado en la

maquinaria de cocción de entrañas.16 De hecho, en 2005 y  por primera vez en la
historia, Human Rights Watch emitió un informe en el que se denunciaba a un
único sector industrial de EE.UU. (la industria cárnica) por condiciones laborales

tan terribles que violaban los derechos humanos básicos.17

Riesgos operativos en la industria cárnica



Retirada del cerebro Sierras craneales heridas oculares,
caídas

Transporte de productos
Transportadores de
tornillo, elevadores de
tornillo

Fracturas, cortes,
amputaciones, caídas

Cortar/desgrasar/retirada
de huesos

Cuchillos y  sierras
manuales, sierra
radial, sierra de cinta

Cortes, heridas
oculares, síndrome del
túnel carpiano, caídas

Retirada de la
mandíbula/morro

Extractor de
mandíbula/morro Amputaciones, caídas

Preparación del bacon
para el loncheado

Prensa de
bacon/lomo Amputaciones, caídas

Ablandamiento de carne Ablandadores de
carne eléctricos

Descargas severas,
amputaciones, cortes,
heridas oculares

Equipo de limpieza Cierres y  etiquetas Amputaciones, caídas

Cargar/colgar Cadena/carretillas
elevadoras

Caídas, caída de
cadáveres

Envoltura de la carne
Máquina de
sellado/policloruro de
vinilo, carne

Exposición a sustancias
tóxicas, quemaduras
graves en manos y
brazos, caídas

Arrastre de carne Cadáveres
Lesiones graves en
espalda y  hombros,
caídas

Refrigerar/curar,
limpiar, envolver

Amoníaco, dióxido de
carbono, monóxido
de carbono,
policloruro de vinilo

Irritación y  lesiones en
las vías respiratorias
superiores

 
Fuente: Publicación del Departamento de trabajo de EE. UU., Administración de
seguridad y  salud laboral (OSHA)



Condicionados para matar

Dada la brutalidad del proceso de la matanza, es fácil asumir que las personas
cuyo trabajo consiste en matar animales o bien son sádicos, o bien sufren de otro
trastorno mental. Sin embargo, los trastornos mentales e incluso, el sadismo,
pueden ser resultado de la exposición prolongada a la violencia, pero no
necesariamente provocan que quienes los padecen busquen una profesión
consistente en matar. En toda ideología violenta, es posible que las personas que
participan en el negocio de la muerte no estén perturbadas desde el principio. No
obstante, acaban por acostumbrarse a la violencia que al principio les causaba
malestar. Este proceso de acostumbrarse es un reflejo del mecanismo de defensa
de convertir algo en rutinario, que consiste en llevar a cabo una acción hasta
desensibilizarse. Por ejemplo, la investigadora agrícola Gail Eisnitz entrevistó a un
trabajador de matadero que le dijo:

Lo peor, mucho peor que el peligro físico, es el peaje emocional.
Si trabajas en la zona de sacrificio durante un tiempo, desarrollas una
actitud que te permite matar sin sentir nada al respecto. Miras a los
ojos a un cerdo que está caminando ahí abajo, en la zona de desangre
y  piensas « ¡Dios mío, ese animal no es nada feo!»  y  tienes ganas de
acariciarlo. A veces, los cerdos se me acercan y  me golpean con el
morro, como los cachorros. Y dos minutos después, tengo que
matarlos. Tengo que golpearlos con un garrote hasta que mueren. No

puedo sentir nada por ellos.18

Y cuanto más se desensibilizan los trabajadores, cuanto menos « pueden
sentir» , mayor es el malestar psicológico que experimentan. La may oría de
personas solo pueden soportar un nivel concreto de violencia antes de quedar
traumatizadas. Por ejemplo, los estudios sobre veteranos de combate han
demostrado en repetidas ocasiones las consecuencias tan profundas que tiene
para la psique la exposición a la violencia, sobre todo cuando se ha participado en
dicha violencia. Los trabajadores traumatizados se vuelven cada vez más



violentos, tanto con los animales como con las personas, y  desarrollan conductas
adictivas en un intento de anestesiar el malestar. El trabajador al que entrevistó
Eisnitz describió que había « pensado en colgar al capataz cabeza abajo en la

línea de operaciones y  golpearle» .19 El trabajador prosiguió:

La mayoría de aturdidores han sido arrestados por agresión.
Muchos tienen problemas con el alcohol. Tienen que beber, no tienen
otra manera de afrontar el tener que matar a animales vivos, que
quieren vivir, durante todo el día… Muchos de ellos… beben y  se
drogan para olvidar. Algunos acaban maltratando a sus parejas
porque son incapaces de gestionar esas emociones. Salen del trabajo
con esta actitud y  se van directos al bar, para olvidar. El único
problema es que, por mucho que intentes olvidar con la bebida, en

cuanto se te pasa la borrachera, las emociones siguen ahí.20

Otro trabajador le explicó que:

He descargado la presión y  la frustración del trabajo con los
animales… Un día, había un cerdo vivo en la jaula. No había hecho
nada malo, ni siquiera se movía. Sencillamente, estaba vivo. Cogí un
trozo de tubería de un metro y, literalmente, lo maté a golpes. No
pudo quedar un centímetro de hueso sólido en el cráneo. Por decirlo
con claridad, le abrí la cabeza. Empecé a golpearle y  fue como si no
pudiera parar. Y cuando al fin me detuve, tras haberme deshecho de
toda esa energía y  frustración, solo podía pensar en qué demonios

había hecho.21

La agrupación Personas por el Trato Ético de los Animales (PETA) grabó con
cámara oculta un vídeo en el que se ve a trabajadores lanzando a cochinillos
contra el suelo, presumiendo de haber clavado pinchos en los cuartos traseros de
cerdas y  golpeado a los cerdos con barras de metal. Mientras golpeaba a una



*

cerda con una barra de metal, un trabajador gritaba « ¡Los odio! ¡Estos (insultos)
merecen sufrir! ¡Qué sufran! ¡Toma! ¡Toma! ¡Toma!... Así se van las

frustraciones» .22

Por extrema e irracional que pueda parecer la conducta de los trabajadores
de los mataderos, es el resultado inevitable de trabajar en la primera línea de un
sistema extremo e irracional.* Los trabajadores traumatizados que, a su vez,
traumatizan a otros son también víctimas de la ideología violenta que es el
carnismo. Efectivamente, la violencia engendra violencia.

Es indudable que algunos trabajadores de matadero ya entran en
el sector siendo sociópatas: personas antisociales y  clínicamente

« sin conciencia»  que, con frecuencia, disfrutan causando sufrimiento a
los demás. Sin embargo, da mucho que pensar la existencia de una

industria que tolera (o, mejor dicho, exige) conductas antisociales como
la agresión extrema, la falta de remordimiento y  la violencia.

Los intocables
La mayoría de personas, coman carne o no, comparten una misma
actitud hacia la matanza de animales: les resulta repulsiva y  ofensiva.
Al igual que el tipo de carne que nos da asco tiende a hacer que toda la
comida con que entra en contacto nos asquee también (¿seguiría
comiendo las patatas y  las verduras estofadas una vez retirada la carne
de perro?), el proceso de la matanza parece contaminar a todos los que
matan animales.23

En varias culturas y  a lo largo de la historia, se ha considerado impuros
a los carniceros profesionales, como si quedaran impregnados de la
inmoralidad de matar animales y, de este modo, protegieran a los
demás de la contaminación moral. Con frecuencia, un grupo de
población designa a la persona o personas que llevan a cabo las
matanzas y  que bien serán « purificados»  antes de volver a entrar en
contacto con los demás o bien, vivirán aislados del resto de la
comunidad. Por ejemplo, el carnicero designado de los bemba, en
Rodesia del Norte, lleva a cabo ceremonias de purificación después del
sacrificio; y  los carniceros de los antiguos guanches de las Islas
Canarias no podían entrar en las casas de los demás ni relacionarse con
quienes no fueran también carniceros. En algunos casos, se asigna a un
grupo social al completo la tarea de matar animales. Por ejemplo, en
Japón, los carniceros eran miembros de los eta, una clase inferior cuyos



miembros tenían prohibido el contacto con los demás. En India, se
considera que los intocables son espiritualmente inferiores, por lo que se
les ha relegado a tareas espiritualmente « contaminantes» , como matar
animales y  curtir la piel. Y, en el Tíbet, los carniceros profesionales
pertenecen a las clases inferiores porque violan el mandamiento budista
que prohíbe matar.

Nuestro planeta, nosotros

Aunque no trabaje en la industria cárnica ni coma carne, usted tampoco es
inmune a las consecuencias de las prácticas de la agroindustria animal con la que
comparte el planeta. La producción de carne es una de las causas principales del
daño al medioambiente: contaminación del agua y  de aire, pérdida de
biodiversidad, erosión, deforestación, emisiones de gases de efecto invernadero y

agotamiento de las reservas de agua potable.24

En el mundo industrializado, la consecuencia medioambiental más inmediata
de la producción de carne es la contaminación que generan los EEAC. Cantidades
ingentes de residuos contaminados con productos químicos y  con gérmenes se
filtran al suelo y  a las corrientes de agua y  se evaporan a la atmósfera, con lo que
intoxican el medioambiente y  provocan enfermedades a las personas que viven
cerca. Las actividades de EEAC se han asociado a varias enfermedades, como
problemas respiratorios, cefaleas severas y  trastornos digestivos. Los residuos de
EEAC también se han relacionado con abortos espontáneos, alteraciones
congénitas, muertes súbitas de bebés y  brotes de enfermedades. De hecho, los
EEAC suponen tal riesgo para la salud humana que el Departamento de Salud

Pública de EE.UU. ha instado a una moratoria en sus vertidos tóxicos.25

Y, a pesar de todo ello, la agroindustria animal ha proseguido con sus prácticas
implacablemente… porque puede. Aunque destruye sistemáticamente el
medioambiente y  las personas que en él habitan, la agroindustria animal no
infringe ninguna ley. ¿Cómo es posible que el sistema legal, que se instauró para
protegernos de la explotación, haya acabado protegiendo a las industrias que nos



explotan? ¿Qué ha pasado con la democracia?
 

El coste medioambiental de la carne26

• Naciones Unidas declaró que el sector ganadero es « uno de los dos o
tres factores que más influyen en los problemas medioambientales más
graves, en todas las escalas, desde la local a la global» . Advierten que
« el impacto es tan significativo que hay  que encontrar urgentemente
una solución» .
• Es muy  probable que la agricultura animal sea la principal causa de
contaminación del agua en el mundo. Las formas de contaminación
principales son los antibióticos y  las hormonas, los productos químicos
de curtiduría, los residuos animales, los sedimentos de pastos
erosionados y  los fertilizantes y  los pesticidas usados en las cosechas.
• El setenta por ciento de lo que era la selva del Amazonas son ahora
tierras de pasto para ganado.
• La agroindustria animal provoca el cincuenta y  cinco por ciento de la
erosión y  el sedimento producido en EE.UU.. Además, el treinta y  siete
por ciento de todos los pesticidas y  el cincuenta por ciento de todos los
antibióticos consumidos en el país se destinan a la agroindustria animal.
• El treinta por ciento de la tierra firme que ahora se utiliza para ganado
había sido hábitat de fauna salvaje.
• Entre el sesenta y  el setenta por ciento de las capturas de pesca de
todo el mundo se destina a la alimentación de ganado.
• Se estima que el uso de antibióticos en los EEAC añade unos 1.500
millones de dólares a los costes de salud pública (en EE.UU.).
• Se necesitan unos novecientos kilogramos de grano para producir
carne y  otros productos procedentes de ganado y  animales de cría para
alimentar a una persona durante un año. Sin embargo, si esa persona
consumiera el grano directamente, en lugar de a través de productos
animales, solo necesitaría ciento ochenta kilogramos.
• El metano que emite el ganado y  el estiércol que genera equivale al
efecto de calentamiento global que producen 33 millones de
automóviles.
• Los gases de efecto invernadero que produce el ganado constituyen el
treinta y  siete por ciento de todo el metano, el sesenta y  cinco por ciento
del óxido nitroso y  el sesenta y  cuatro por ciento de amoníaco en la
atmósfera.



¿Democracia o carnecracia?

 

La burocracia ayuda a que el genocidio parezca algo irreal... Reduce el tono
emocional e intelectual asociado al acto de matar... Hay un único flujo de

acontecimientos,
que la mayoría de personas... aceptan...

El asesinato en masa está en todas partes, pero al mismo tiempo... en ninguna.
ROBERT JAY LIFTON, The Nazi Doctors

Las ideologías violentas hablan su propio idioma. Redefinen conceptos
fundamentales para que sustenten el sistema mientras aparentan apoy ar a la
población. Por ejemplo, bajo el carnismo, la democracia se ha definido como la
libertad de poder escoger entre productos que nos hacen enfermar y  que
contaminan el planeta, en lugar de como la libertad de comer comida y  respirar
el aire sin correr riesgo de envenenamiento. Sin embargo, las ideologías violentas
son inherentemente antidemocráticas porque dependen del engaño, del secreto,
del poder concentrado y  de la coerción, prácticas incompatibles con una sociedad
libre. Por mucho que el sistema o país parezca democrático, el sistema violento
que cobija no lo es. Y este es uno de los motivos por el que no reconocemos las
ideologías violentas que existen en sistemas aparentemente democráticos.
Sencillamente, no pensamos que debamos identificarnos con ellas.

En una sociedad democrática, una de las funciones básicas del gobierno es
crear y  aplicar políticas y  leyes que vayan en el mejor interés de los ciudadanos.
Por tanto, asumimos que la comida que llega a nuestro plato no nos matará ni nos
enfermará. Lo asumimos porque creemos que las personas que componen el
gobierno trabajan para nosotros, que pagamos sus salarios. Asumimos que el
proceso democrático nos protege de quienes podrían hacernos daño.

Sin embargo, cuando el poder está muy  concentrado en una industria, la
democracia se corrompe. Y esto es precisamente lo que sucede con la carne. La
agroindustria animal mueve 125.000 millones de dólares y  está controlada por
unas pocas corporaciones. Estas corporaciones son muy  poderosas porque se han
ido consolidando progresivamente y  han comprado todos los sectores
relacionados, como empresas de semillas y  productos agroquímicos, que
producen pesticidas, fertilizantes, semillas y  otros productos; empresas



procesadoras, que compran y  procesan ganado; fabricantes de comida, que
transforman la carne en productos concretos, como aperitivos congelados;
supermercados y  cadenas de restaurantes; sistemas de transporte, como vías
ferroviarias y  marítimas; empresas farmacéuticas; maquinaria agrícola, como
tractores e irrigadores; e incluso, planes de gestión financiera. Los economistas
avisan que, cuando cualquier industria alcanza una concentración de mercado en
la que cuatro empresas participantes controlan más del cuarenta por ciento de la
cuota de mercado (se conoce como índice C4), falta competitividad y  aparecen
problemas graves, sobre todo en lo que concierne a la protección del consumidor,
pues pueden marcar los precios y  determinar, por ejemplo, la calidad de la
comida. La industria cárnica supera con creces el C4, y a que cuatro empresas de
despiece de ternera controlan el ochenta y  tres por ciento del mercado de la

ternera.27 El poder de la agroindustria animal es tan elevado que ha acabado
infiltrándose en el gobierno y  ha desdibujado los límites entre el interés privado y
el servicio público.

Uno de los elementos que ha permitido que el sector público y  el privado se
mezclen es la « puerta giratoria»  por la que ejecutivos corporativos y
funcionarios gubernamentales intercambian cargos y  refuerzan relaciones. Por
ejemplo, en 2004, tanto el actual como el anterior director de la Administración
de Inspección de Grano, Despiece y  Corrales (Grain Inspection, Packers and
Stocky ards Administrationo o GIPSA, en inglés), una división del USDA que
facilita el comercio de ganado y  otros productos agrícolas, habían trabajado en

grupos comerciales de la industria cárnica.28 Y la entonces secretaria del USDA,
Ann Veneman, y  otros altos cargos habían mantenido relaciones muy  estrechas
con la agroindustria, especialmente en los sectores que se suponía debían
supervisar. Dale Moore, jefe de gabinete de Veneman, era director ejecutivo de
asuntos legislativos de la Asociación Nacional de Ganaderos de Ternera (National
Cattlemen’s Beef Association o NCBA, en inglés), James Moseley, el
subsecretario, era copropietario de un EEAC y  Mary  Waters, secretaria asistente
para relaciones con el congreso, era asesora legal y  directora jefe de ConAgra,

una de las corporaciones cárnicas más importantes del país.29

Otro de los motivos que explica el solapamiento de lo público y  lo privado es
el enorme esfuerzo que la industria cárnica dedica tanto a las actividades de



financiación política como de lobbying. Por ejemplo, en 2008, la industria
ganadera aportó más de ocho millones de dólares a candidatos al Congreso. Con
frecuencia, gran parte de las aportaciones de gigantes de la agroindustria acaban
llegando a los integrantes de los comités de agricultura en la Casa Blanca y  en el

Senado.30 Los lobbies defienden los intereses de sus clientes ante los legisladores.
El éxito de sus esfuerzos depende, en gran medida, de la fuerza de su relación con
los funcionarios del gobierno; cuanto más puedan ofrecer a los políticos, y a sea
en forma de vacaciones extravagantes o de oportunidades profesionales
exclusivas, más sólida será la relación con aquellos sobre los que desean influir.

Por decirlo llanamente: la industria cárnica puede influir en la legislación en
beneficio propio. Piense, por ejemplo, que la ley  exige que la agroindustria
animal limpie al menos parte de la suciedad que provocan sus vertidos, pero no
estipula que estas corporaciones multimillonarias deban pagar la limpieza de su
propio bolsillo. El Programa de Incentivos para la Calidad Medioambiental
(Environmental Quality  Incentives Program o EQIP, en inglés), un programa
federal que supuestamente se creó para ay udar a mejorar la calidad
medioambiental y  las prácticas de las tierras de cultivo y  de las explotaciones,
subvenciona la limpieza. EQIP ya ha desembolsado 9.000 millones de dólares
para ay udar a las corporaciones agrícolas a neutralizar los residuos que ellas

mismas han vertido.31 Dicho de otro modo, nosotros pagamos parte de la factura
del daño que causan corporaciones como ConAgra, cuy o consejero delegado

cobró 10,8 millones de dólares en el año fiscal de 2007.32 Personas de todo el
espectro político han calificado los subsidios a la agroindustria animal como los
programas de bienestar corporativo más indignantes de toda la historia de Estados
Unidos.

Recuerde también la nefasta gestión del USDA en 2002 ante la amenaza para
la salud pública que constituy ó la mortal E. coli. La bacteria infectó a niños que
habían comido hamburguesas contaminadas. Algunos de los síntomas de la
infección por E. coli son fiebre, vómitos, heces con sangre, moratones,
hemorragias nasales y  bucales, inflamación del rostro y  de las manos,
hipertensión arterial y, al final, insuficiencia renal. En principio, tanto ConAgra (la
empresa que había vendido la carne) como el USDA sabían que la carne estaba
contaminada, pero no hicieron nada hasta dos años después, cuando el estallido de



un brote obligó a retirar del mercado los más de ocho millones de kilogramos que

ya habían llegado a la oferta alimentaria del país.33

Si su hijo hubiera sido uno de los que enfermaron tras haber comido carne
contaminada, es probable que hubiera querido advertir a los demás acerca de la
seguridad de la carne que comen. Y es muy  posible que esta línea de acción
fuera efectiva… siempre que no cometiera el mismo error que Oprah Winfrey  y
llegara a demasiadas personas a la vez. En 1996, un grupo de productores de
ternera de Texas demandó a Winfrey  y  le exigió 10 millones de dólares por
haber difamado la carne de ternera. En el punto álgido del brote de la
enfermedad de las vacas locas en Reino Unido, cuando veinte personas ya habían
fallecido tras haber consumido lo que se creía carne de ternera contaminada,
Winfrey  afirmó en antena que no tenía la menor intención de volver a comer
hamburguesas. Según las « ley es de difamación de alimentos» , la legislación
sobre la que se construyó el caso contra Winfrey  y  que recibe el apoyo de las
corporaciones agrícolas, es ilegal criticar ciertos alimentos si no se aportan
pruebas científicas « razonables» . Por tanto, podría encontrarse con ciertas
restricciones a la hora de hablar sobre la industria cárnica… sobre todo las que
tienen que ver con los derechos de la Primera Enmienda.

Cuando la agroindustria animal es tan potente que no solo está por encima de
la ley, sino que es la ley  (modela la legislación, en lugar de respetarla), podemos
afirmar, sin miedo a equivocarnos, que la democracia se ha convertido en una
carnecracia.

Advertencia sanitaria: comer productos de origen animal
puede ser peligroso para su salud

Si compra un paquete de puros en el estanco, verá que lleva una etiqueta que
advierte de los peligros potenciales del tabaco. Sin embargo, la investigación
sugiere que fumar puros solo supone un riesgo para los grandes fumadores de
puros, que son menos del uno por ciento de la población adulta estadounidense.
Sin embargo, más del noventa y  siete por ciento de los estadounidenses adultos



consumen alimentos de origen animal y, a pesar de la gran cantidad de
investigación que ha demostrado la relación entre su consumo y  varias
enfermedades, no se nos advierte de estos peligros.

 

La gran mayoría (quizás entre el ochenta y  el noventa por ciento) de
todos los cánceres, enfermedades cardiovasculares y  otras formas de
enfermedades degenerativas pueden prevenirse, o al menos, retrasar
hasta una edad muy  avanzada, sencillamente mediante la adopción de
una dieta basada en vegetales [vegetariana].
T. COLIN CAMPBELL, profesor emérito de bioquímica nutricional en
la Universidad Cornell y  autor del exitoso El estudio de China, el estudio
sobre salud y  nutrición más exhaustivo que se haya llevado a cabo hasta
la fecha.

Ahora, imaginemos que entra en una tienda y  compra salchichas.
Imaginemos que el Departamento de salud pública de EE.UU. hubiera repasado
los estudios sobre salud pública de la Universidad de Harvard y  de otros
importantes centros de investigación y  que hubiera considerado adecuado incluir
una advertencia en el etiquetado de los productos de origen animal. La etiqueta
sería algo así:

Advertencia sanitaria: comer carne puede aumentar en un 50 %

el riesgo de muerte por enfermedad cardiovascular.34 Advertencia
sanitaria: comer carne puede aumentar en un 300 % el riesgo de
desarrollar cáncer de colon y  aumentar significativamente el riesgo

de padecer otros tipos de cáncer.35 Advertencia sanitaria: consumir
carne a diario puede triplicar el riesgo de hiperplasia prostática y  el

consumo de leche habitual lo duplica.36 Advertencia sanitaria: el
animal que se ha convertido en su carne puede haber sido alimentado
con perros y  gatos eutanasiados, con plumas, pezuñas, pelo, piel,
sangre, intestinos, animales atropellados, estiércol, perdigones de
plástico extraídos del interior de vacas muertas y  cadáveres de



animales de otras especies. Advertencia sanitaria: este producto
puede contener niveles peligrosos de pesticidas, arsénico, antibióticos
y  hormonas. Advertencia sanitaria: este producto puede contener
organismos microbianos que podrían provocar enfermedades o la
muerte. Advertencia sanitaria: la producción de este alimento ha
provocado una grave degradación del medio ambiente, crueldad
animal y  la violación de varios derechos humanos. Advertencia
sanitaria: hay  mierda en la carne.

Sin embargo, y  por supuesto, los productos cárnicos no vienen acompañados
de tales advertencias, a pesar de que son consumidos regularmente por cientos de
millones de personas. Las ideologías violentas siguen su propia lógica, la lógica
que mantiene el sistema. Una lógica retorcida que se despliega cuando se la
etiqueta.

Tal como hemos explicado, la característica más notable de todas las
ideologías violentas es su invisibilidad, tanto simbólica (ausencia de nombre)
como literal (la violencia permanece oculta). Por tanto, lo que he intentado hasta
aquí ha sido iluminar los aspectos ocultos del carnismo para ayudarle a entender
la verdad sobre la producción de alimentos de origen animal y  por qué el sistema
se esfuerza tanto en seguir siendo invisible.

Sin embargo, la invisibilidad solo nos protege hasta cierto punto. Estamos
rodeados de indicios que nos la señalan: hamburguesas vegetarianas « sin
crueldad animal»  en el supermercado, la venilla pertinaz en el muslo de pollo
que nos recuerda súbitamente al animal vivo, imágenes de mataderos que, en
ocasiones, llegan a la prensa, invitados vegetarianos en una cena, cochinillos
muertos colgados en las carnicerías, el cerdo en el espetón en la barbacoa de la
empresa y  una oferta interminable de animales muertos en forma de carne. Por
tanto, cuando llega el momento inevitable en que la invisibilidad se desmorona,
necesitamos un plan B, algo que nos proteja de la verdad y  que nos ayude a
recuperarnos rápidamente, no fuera a ser que, de repente, empezáramos a ser
conscientes de la perturbadora realidad del carnismo. Necesitamos sustituir la
realidad de la carne por la mitología de la carne.

 



 



E

CAPÍTULO CINCO
La mitología de la carne: justificación del carnismo

Si creemos absurdos, cometeremos atrocidades.
VOLTAIRE

El mayor enemigo de la verdad es el respeto irreflexivo
a la autoridad.

ALBERT EINSTEIN

s una tarde soleada y  el zoológico infantil situado frente al supermercado
local ha atraído a más gente de lo habitual. Tanto niños como padres se

aprietan contra la valla de madera, algunos inclinados por encima con los brazos
extendidos. Saco una de las zanahorias que he traído para la ocasión y  se la
ofrezco a un lechón, con la esperanza de atraerle y  poder acariciarlo. Por algún
motivo, siempre siento la necesidad de conectar físicamente con los animales. El
deseo de tocarlos y  acariciarlos es casi instintivo.

Y no soy  la única. Observo a los niños, con los ojos bien abiertos y  que gritan
de placer cuando uno de los lechones acepta sus regalos y  consiguen acariciarle
la mejilla o la cabeza. Veo a los adultos reír con afecto cuando el animalito
engulle la comida sin pensar y  haciendo caso omiso de las manos infantiles que lo
rodean. Me fijo en la atención que recibe una vaca solitaria, a la que llaman
desde todas partes. Cuando, sin motivo aparente, escoge mi manojo de hierbas,
siento que me embarga la ternura. Le acaricio la nariz aterciopelada, mientras los
niños se acercan para tocarle la cabeza y  el cuello.

Las gallinas también despiertan interés y  diversión. Los niños se ponen en
cuclillas para pasar migas de pan a través de las aberturas de la valla, sonriendo
de oreja a oreja cuando las aves picotean el suelo y, de vez en cuando, se
detienen y  miran a la multitud inclinando la cabeza. Como es de esperar, los
espectadores comentan lo adorables que son los polluelos, cubiertos de pelusa,
que pían y  saltan sin objetivo aparente.

Es algo digno de ver. Los niños ríen y  aplauden, las madres y  los padres



sonríen y  todo el mundo está decidido a tocar y  a ser tocado por los cerdos, las
vacas y  las gallinas. Sin embargo, estas personas que sienten el impulso
incontenible de entrar en contacto con los animales y  que, de niños, quizás
lloraron al leer Charlotte’s Web y  dormían abrazados a sus cerdos u ovejas de
peluche, esas mismas personas pronto se irán del supermercado con las bolsas
cargadas de ternera, jamón y  pollo. Esas personas, que sin duda se lanzarían al
socorro de cualquiera de los animales del corral si le vieran sufrir, por algún
motivo no se indignan por el hecho de que 10.000 millones de ellos sufran
innecesariamente cada año en los confines de una industria que no debe
responder de sus acciones.

¿A dónde ha ido a parar la empatía?

Las tres «N» de la justificación

Para ser capaces de consumir la carne de las mismas especies que hemos estado
acariciando hace tan solo unos minutos, debemos creer tan plenamente en la
justicia de comer animales que ni somos conscientes de lo que hacemos. Para
ello, nos enseñan a aceptar una serie de mitos que mantienen vivo el sistema
carnista y  a pasar por alto las incongruencias de lo que nos contamos a nosotros
mismos. Las ideologías violentas dependen de presentar la ficción como la
verdad y  de desalentar cualquier tipo de pensamiento crítico que amenace con
hacer evidente esta realidad.

Todo lo que concierne a la carne está rodeado de mitología, pero todos los
mitos se relacionan, de un modo u otro, con lo que denomino las tres « N»  de la
justificación: comer carne es normal, natural y  necesario. Las tres « N»  se han
invocado para justificar todo tipo de sistemas de explotación, desde la esclavitud
al holocausto nazi. Cuando la ideología está en auge, estos mitos apenas se
cuestionan. Sin embargo, cuando al fin se derrumba el sistema, se reconoce lo
absurdo de las tres « N» . Pensemos, por ejemplo, en las justificaciones a las que
se apelaba para negar el derecho al voto a las mujeres en EE.UU.: el voto
exclusivamente masculino fue « diseñado por los padres de la patria» , si las
mujeres votaran « se causaría un daño irreparable al estado»  y  « la catástrofe y



la ruina acabarían con el país» .
Las tres « N»  están tan integradas en nuestra conciencia social que guían

nuestras acciones sin necesidad de pensar en ellas. Ellas piensan por nosotros. Las
tenemos tan integradas que acostumbramos a vivir según sus dictados como si
fueran verdades universales, en lugar de opiniones generalizadas. Es como
conducir un coche. Una vez que aprendes a hacerlo, ya no es necesario pensar en
cada acción. Sin embargo, estas justificaciones hacen mucho más que orientar
nuestra conducta. Alivian el malestar moral que, de otro modo, sentiríamos al
comer carne y a que, si contamos con una buena excusa para nuestra conducta,
nos sentimos menos culpables. Básicamente, las tres « N»  actúan como
anteojeras, que nos ocultan las discrepancias entre nuestras creencias y  nuestras
conductas hacia los animales y  que, en caso de que las detectemos, nos las
explican.

Le presento a los creadores de mitos

A pesar de las falsedades que entretejen nuestra red de seguridad psicológica y
emocional, hace falta mucha energía para suprimir la verdad. Hace falta un
esfuerzo sostenido para permanecer ciegos ante la evidencia, para no ver las
incongruencias patentes y  para impedir que afloren nuestras verdaderas
emociones. Por tanto, aunque nos hemos convertido en verdaderos expertos a la
hora de hacer caso omiso a la parte de nosotros que conoce la verdad, es
imprescindible que se nos ay ude constantemente a mantener la desconexión
entre la conciencia y  la empatía.

Y aquí es donde entran en juego los creadores de mitos. Los creadores de
mitos se encuentran en todos los estamentos sociales y  se aseguran de que,
vay amos a donde vay amos, la información que encontremos refuerce las tres
« N» . Los creadores de mitos son las instituciones que constituyen los pilares del
sistema y  las personas que las representan. Cuando un sistema está bien
arraigado, todas las instituciones importantes de la sociedad lo apoyan, desde la
medicina a la educación. Lo más probable es que ni sus médicos ni sus maestros
le hay an incitado jamás a preguntarse si realmente es normal, natural y



necesario comer carne. Y tampoco sus padres, el cura de su parroquia ni los
gobernantes electos. ¿Acaso hay  alguien que pueda influenciarnos mejor que las
instituciones y  los profesionales en los que hemos aprendido a confiar? ¿Quién
mejor para convencernos que las personas que ostentan cargos de autoridad?

Efectivamente, los profesionales desempeñan una función crucial en el
mantenimiento de las ideologías violentas. Uno de los métodos es el modelado de
los dogmas de la ideología. En el caso del carnismo, los profesionales modelan
actitudes y  prácticas hacia los animales mediante sus políticas y  sus
recomendaciones, además de con su propia conducta. Por ejemplo, la que es la
« voz de la comunidad veterinaria» , la Asociación Americana de Medicina
Veterinaria (American Veterinary  Medical Association o AVMA, en inglés) ha
aprobado el uso de las jaulas de gestación, de medio metro de anchura, donde se
confina a las cerdas durante el embarazo. Tal y  como he mencionado en el
Capítulo 3, estas jaulas se consideran tan inhumanas que su uso se ha prohibido en
varios estados de EE.UU. y  en varios países e incluso, grandes corporaciones
como McDonald’s se oponen a ellas. Piense también que muchos veterinarios
comen animales y  llevan ropa de origen animal.

Los profesionales también modelan los principios del carnismo actuando

como las « voces de la razón»  o como « moderados y  racionales» 1 en el debate
sobre cómo debe tratarse a los animales. Se les ha calificado de « críticos

socializados» 2 porque dotan de credibilidad al sistema mediante su apoy o a la
ideología global, al tiempo que se oponen a algunos de sus principios. La postura
moderada y  racional de los profesionales hace que quienes se oponen al sistema
parezcan « extremistas irracionales»  por comparación. Un ejemplo habitual de
moderados racionales es el de veterinarios que se oponen a prácticas concretas
de la agroindustria animal, pero que comen carne con regularidad.

Otro modo en el que los profesionales contribuy en a consolidar las ideologías
violentas es tildando las conductas de quienes no las consideran patológicas o las
frustran. Por ejemplo, un psicólogo que asume que la negativa de una chica
joven a comer carne es síntoma de una trastorno de la alimentación o un médico
que advierte de los peligros de las dietas sin carne a pesar de las múltiples pruebas
que demuestran lo contrario. Sin embargo, y  aunque el apoyo de los
profesionales es fundamental para el mantenimiento del carnismo, por lo general,
este apoy o a la ideología no es consciente. Los profesionales se limitan a hacer su



trabajo; son personas que han crecido en el sistema y  que, por tanto, al igual que
todos nosotros, ven el mundo a través de la lente del carnismo.

Empero, muchos de los creadores de mitos son perfectamente conscientes de
las historias que inventan. Otro grupo de creadores de mitos, las agroindustrias
animales y  sus ejecutivos, fomentan activamente los mitos de la carne
influyendo sobre las instituciones y  los profesionales que, a su vez, actúan sobre la
política y  la opinión pública. Piense, por ejemplo, en la colaboración entre la
Asociación Dietética Americana (American Dietetic Association o ADA, en
inglés) y  el Consejo Lácteo Nacional. La ADA es la principal organización de
nutricionistas en EE.UU. y  también, el organismo gubernamental que supervisa la
acreditación de las universidades que ofrecen titulaciones en dietética. Para poder
ser miembros de la ADA, los dietistas tienen que haber obtenido su título en una
universidad acreditada por la asociación. El Consejo Lácteo Nacional es uno de
los principales « patrocinadores corporativos»  de la ADA. Según la ADA, el
Programa de Patrocinio Corporativo ay uda a las empresas a « acceder a
personas clave, líderes de pensamiento y  responsables de la toma de decisiones
en el mercado de la alimentación y  la nutrición» . Y, tal como afirma la ADA, el
patrocinador « puede obtener beneficios y  alcanzar objetivos comerciales…
acceder a líderes de la alimentación y  de la nutrición que influy en y  toman
decisiones de compra fundamentales… [y ] desarrollar la importancia de la

marca con el altamente deseable público objetivo [de la ADA]» .3 En otras
palabras, organismos institucionales, como el Consejo Lácteo Nacional
« patrocinan»  a instituciones profesionales como la ADA, lo que quizás ay uda a
explicar, por ejemplo, la recomendación oficial de consumir tres vasos de leche
al día a pesar de que el consumo de lácteos se ha asociado a un may or riesgo de
padecer enfermedades cardiovasculares, diversos tipos de cáncer y  diabetes.

Aunque los creadores de mitos distorsionan la verdad, su función principal no
es la de crear mitos, sino la de asegurarse de la continuidad de los y a existentes.
Por tanto, funcionan, en gran medida, como emisarios de los mitos. Muchos de
nuestros mitos sobre la carne son heredados y  se transmiten de generación en
generación. Como los sistemas son may ores que la suma de sus partes, no
mueren de muerte natural, sino que viven indefinidamente. Los sistemas son
como colmenas: aunque las abejas van muriendo, el enjambre perdura. Es así
como los creadores de mitos perpetúan los mitos de la carne. Los modifican a



medida que es necesario para que encajen con las corrientes del momento.
 

Cuestionar la autoridad

Stanley  Milgram llevó a cabo un estudio, ahora convertido en clásico,
sobre la obediencia a la autoridad con el que demostró lo vulnerables
que somos a las figuras de autoridad. A principios de la década de 1960,
Milgram reclutó a cuarenta sujetos varones y  les dijo que actuarían
como « maestros»  en un experimento sobre los efectos del castigo en el
aprendizaje. Cada uno de ellos fue emparejado con otro sujeto, el
« aprendiz» . Los maestros desconocían que los aprendices eran, en
realidad, cómplices de Milgram. Se enviaba a la pareja a una
habitación en la que el aprendiz era atado a una silla y  conectado a lo
que parecían ser electrodos. Se les explicó que el maestro debía leer
pares de palabras para que el aprendiz las memorizara y  que, si este no
lo hacía correctamente, el maestro debía administrarle una descarga
eléctrica. La intensidad de la descarga aumentaría con cada error.
Entonces, se llevaba al maestro a otra habitación, donde había una caja
eléctrica de mandos que, supuestamente, estaba conectada a los
electrodos del aprendiz. Los mandos indicaban que el voltaje de las
descargas iba de 15 a 450 y  junto al voltaje más elevado una señal
advertía « Peligro: descarga grave» .

En las primeras etapas del experimento, el aprendiz recordaba las
palabras correctamente. Sin embargo, llegaba un momento en que
empezaba a equivocarse. Con las primeras descargas, el aprendiz
gemía y  daba muestras de malestar. Cuando las descargas alcanzaban
los 150 voltios, el aprendiz se quejaba de que le dolía mucho y  exigía
que se pusiera fin al experimento. Al llegar a los 285 voltios, gritaba
desesperadamente. Durante todo este tiempo, Milgram ordenaba al
maestro que prosiguiera. Y la may oría de maestros lo hicieron.
Asombrosamente, treinta y  cuatro de los cuarenta sujetos administraron
descargas al aprendiz, incluso cuando este había exigido que le liberasen
y  veintiséis de esos treinta y  cuatro llegaron hasta los 450 voltios. El
sufrimiento de los maestros era obvio; sudaban, se sujetaban la cabeza,
se quejaban… pero seguían administrando descargas. Milgram repitió
el experimento varias veces, con distintos grupos y  en distintos
contextos, pero el resultado fue siempre el mismo. Concluyó que la
obediencia a la autoridad anula la conciencia.

Por escalofriante que resulte la conclusión de Milgram, no es, en
absoluto, sorprendente. La historia contiene abundantes ejemplos de



atrocidades que van desde guerras injustas a genocidios y  todo ello fue
posible porque millones de personas siguieron los dictados de sus líderes,
porque quienes ostentaban la autoridad desactivaron sus conciencias.

No obstante, Milgram descubrió que hay  dos factores que mitigan la
obediencia a la autoridad: la capacidad de cuestionar la legitimidad de
la figura de autoridad y  la proximidad de dicha figura. Por ejemplo,
cuando Milgram pidió a « un hombre normal»  (que no parecía ser un
investigador) que ordenara la administración de las descargas, la
obediencia se redujo en dos terceras partes, pues los sujetos veían al
investigador, más como a un igual que como a una figura de autoridad.
Y, cuando el investigador no estaba en la sala con el maestro, la
obediencia también se redujo en dos tercios porque los maestros hacían
trampas.

Milgram cree que actuamos en contra de lo que nos dicta la conciencia
porque, cuando la orden procede de alguien a quien percibimos como
una autoridad legítima, no nos sentimos plenamente responsables de
nuestra conducta. Y, cuanto más cerca está esa persona de nosotros
(tanto si se trata del médico que nos da indicaciones dietéticas como de
un famoso que, desde la pantalla del televisor, nos dice que « la leche es
buena para la salud» ), más probable es que su autoridad invalide la
nuestra. Hasta que aprendamos a cuestionar la autoridad externa y
ejercer nuestra propia autoridad interna, seguiremos los mandatos de
quienes mantienen el status quo.

El sello oficial de aprobación: legitimación

 
El proceso de destrucción [nazi] requería la cooperación de todos los sectores de

la sociedad alemana.
Los burócratas redactaban las definiciones y los decretos,

las iglesias aportaban las pruebas de ascendencia aria,
las autoridades postales entregaban las órdenes de deportación,

las empresas despedían a sus trabajadores judíos y se quedaban…
con sus propiedades, el ferrocarril llevaba a las víctimas a los puntos

de ejecución… la operación requería y obtuvo la participación de todas las



instituciones políticas y religiosas importantes del Reich alemán.
RICHARD RUBENSTEIN, teólogo

El objetivo práctico de los mitos es legitimar el sistema. Cuando una ideología es
legitimada, todas las instituciones sociales aprueban su doctrina y  las tres « N»  se
diseminan por todos los canales sociales. Actuar según la ideología es legítimo y
se considera razonable y  ético. Por tanto, los principios de ideologías
competidoras se consideran ilegítimos y  es por eso que, por ejemplo, los
vegetarianos no pueden denunciar a los propietarios de agroindustrias por el
asesinato de animales.

Todas las instituciones contribuy en a la legitimación de la ideología, pero hay
dos que desempeñan una función crucial: el sistema legal y  los medios de
comunicación. Convertir los principios de una ideología en ley  obliga a adaptarse
al sistema. Piense, por ejemplo, en cómo el estatus de los animales garantiza la
continuidad de la producción de carne. Según la legislación estadounidense se
puede ser una persona jurídica o una propiedad jurídica. Una persona jurídica
tiene derecho a que se respeten sus derechos básicos, especialmente el derecho a
la libertad y  a no ser maltratado físicamente por otra. Por el contrario, la
propiedad jurídica carece de derechos. Solo la persona jurídica que posee la
propiedad tiene derechos y, por eso, por ejemplo, podemos denunciar a alguien
que nos ha abollado el coche, pero el coche como tal no puede presentar cargos.
En la actualidad, todos los seres humanos son personas jurídicas (aunque la
Constitución estadounidense original clasificaba a los esclavos como tres quintas
partes de persona y  dos quintas partes de propiedad) y  todos los animales son
propiedad jurídica y, con alguna excepción, los propietarios humanos tienen
derecho a hacer lo que se les antoje con su propiedad. Por tanto, los animales se
compran y  se venden, se comen y  se convierten en ropa y  sus cuerpos se utilizan
en tal variedad de productos que es virtualmente imposible no adaptarse al
sistema. Encontramos subproductos animales en objetos tan inesperados como
pelotas de tenis, papel pintado, tiritas y  carretes fotográficos.

Los medios de comunicación, nuestra principal fuente de información,
refuerzan el carnismo y  actúan como un canal directo entre la ideología y  el
consumidor. Cuando se trata del carnismo, los medios de comunicación no
cuestionan el sistema y  apoyan las defensas carnistas: mantienen la invisibilidad



del sistema y  refuerzan las justificaciones del consumo de carne.
Uno los mecanismos con los que los medios de comunicación mantienen la

invisibilidad del carnismo es la omisión. Los 10.000 millones de animales que
cada año mueren para ser convertidos en carne, así como las virulentas
consecuencias de las prácticas de agricultura animal contemporáneas, brillan por
su ausencia en el discurso público. ¿Cuántas veces ha visto a un medio de
comunicación denunciar el tratamiento violento de los animales de cría y  las
prácticas corruptas de la industria carnista? Compárelo con la cobertura que se da
a la fluctuación de los precios del combustible y  a las pifias de moda de los
famosos. La may oría de nosotros nos indignamos más por el precio de la gasolina
que por el hecho de que miles de millones de animales, miles de millones de
personas y  el ecosistema al completo sean sistemáticamente explotados por una
industria que se beneficia de toda esa violencia gratuita. Y la may oría de nosotros
sabemos más sobre los vestidos que las estrellas han llevado a los Oscar que sobre
los animales que nos comemos.

Los medios de comunicación también mantienen la invisibilidad del sistema
mediante la prohibición e impiden sistemáticamente que la información
anticarnista llegue a los consumidores. Por ejemplo, en 2004, la CBS rechazó dos
millones de dólares del grupo de defensa de los derechos animales Personas por
el Trato Ético de los Animales (PETA), que quería transmitir publicidad en contra
del consumo de carne durante la Super Bowl. La cadena afirmó que no
retransmitían « anuncios activistas» . Sin embargo, la CBS emitió anuncios en
contra del tabaco durante ese mismo partido y  emite con regularidad publicidad
que fomenta el consumo de carne.

De todos modos, hay  ocasiones en las que la producción de carne sí consigue
atraer la atención de los medios. No obstante, cuando al fin sucede, se presenta
como si se tratara de una aberración y  no de la práctica habitual. Por ejemplo, en
la denuncia que hemos comentado en el Capítulo 3 acerca de la planta de
producción de carne, en que animales caídos se habían procesado y  habían
acabado en comedores escolares, no se hizo mención alguna al hecho de que los
investigadores de la Sociedad Humana de los Estados Unidos habían escogido
esas instalaciones al azar, y  tampoco se mencionó la posible prevalencia de esta
práctica entre las corporaciones carnistas. Por tanto, la ira del público se
concentró en una única empresa y  el sistema permaneció intacto.



Efectivamente, el sistema permanece intacto cada vez que los medios de
comunicación presentan los dogmas del carnismo como verdades en lugar de
como opiniones y  a los defensores del carnismo como objetivos y  veraces, en
lugar de como creadores de mitos interesados. Por ejemplo, los grandes medios
de comunicación emiten con regularidad programas sobre cómo celebrar fiestas
organizadas en torno al consumo de carne y  explican la receta tradicional del
pavo de Acción de Gracias o cómo organizar la barbacoa perfecta para el cuatro
de julio. Y los médicos y  nutricionistas que aparecen en los medios de
comunicación casi siempre defienden el carnismo y  suelen asumir una postura
« moderada y  razonable»  desde la que, por ejemplo, nos aconsejan que
sustituy amos las carnes más grasas por carnes magras.

Los medios de comunicación nos traen el carnismo a la puerta y  nos
informan no solo de « cómo son las cosas»  sino también de cómo deben y  tienen
que ser. En otras palabras, los medios de comunicación nos traen a casa las tres
« N» .

Comer carne es normal

La costumbre consigue reconciliar 
a las personas con cualquier atrocidad.

GEORGE BERNARD SHAW

Cuando consideramos normales los principios de una ideología, significa que la
ideología se ha normalizado y  que sus principios se han convertido en normas
sociales. Las normas sociales no son meramente descriptivas (describen lo que
hace la may oría de la gente), sino también prescriptivas, es decir, dictan cómo
debemos comportarnos. Las normas son un constructo social. No son innatas y  no
proceden de Dios (aunque a algunos de nosotros nos hay an enseñado lo
contrario). Son creadas y  mantenidas por las personas y  sirven para que nos
portemos bien y  el sistema siga intacto.

Las normas nos mantienen a ray a porque nos presentan el camino que
debemos seguir y  nos enseñan cómo debemos ser para encajar con los demás. El



camino de la norma es el de la mínima resistencia, es la ruta que tomamos
cuando conectamos el piloto automático y  ni siquiera nos damos cuenta de que
estamos siguiendo una línea de acción que no hemos escogido conscientemente.
La mayoría de las personas que comen carne no tienen la menor idea de que
actúan en consonancia con los principios de un sistema que ha definido muchos
de sus valores, preferencias y  conductas. Lo que denominan « elecciones libres»
son, en realidad, el resultado de un conjunto de opiniones muy  limitado que otros
han escogido por ellos. Por ejemplo, no se dan cuenta de que se les ha enseñado a
valorar la vida humana tan por encima de otras formas de vida no humanas, que
les parece correcto que sus preferencias de paladar sean más importantes que la
preferencia por la supervivencia de la otra especie. Y, al dar la opción de la
mínima resistencia, las normas ocultan vías alternativas hasta el punto que parece
que no existen. Tal como he explicado en el Capítulo 2, comer carne se considera
un hecho, no una elección.

Otra manera en que las normas nos mantienen a ray a es recompensando la
conformidad y  castigando la desviación. Tanto a nivel práctico como social, es
mucho más fácil comer carne que dejar de comerla. La carne es muy  accesible,
mientras que hay  que buscar activamente las alternativas no cárnicas que, en
ocasiones, son difíciles de encontrar. Por ejemplo, hay  muchos restaurantes que
aún no ofrecen opciones vegetarianas en sus menús y  la oferta vegetariana más
habitual, como las legumbres o el arroz, suele cocinarse con mantequilla y  caldo
de pollo. Además, los vegetarianos suelen verse en la obligación de tener que
explicar sus opciones, defender su dieta y  disculparse ante los demás por las
molestias que causan. Se les estereotipa como hippies, enfermos con trastornos
alimentarios e incluso, como antihumanos, en ocasiones. Si llevan prendas de
cuero se les llama hipócritas y, si no las llevan, extremistas o puritanos. Deben
vivir en un mundo donde se les bombardea constantemente con imágenes y
actitudes que ofenden su sensibilidad. Apartarse a la may oría carnista resulta
mucho más fácil que desviarse del camino de la mínima resistencia.

Las normas se reflejan en la conducta cotidiana, además de en las
costumbres y  las tradiciones. Cuando una conducta se convierte en costumbre o
en tradición, su longevidad y  su importancia a la hora de mantener el sistema
reducen la probabilidad de que alguien la cuestione y  hacen que sea más fácil de
justificar. Por ejemplo, para muchas personas el día de Acción de Gracias no



sería el día Acción de Gracias si no hubiera un pavo en la mesa. Los alimentos
festivos tradicionales casi nunca se cuestionan.

Comer carne es natural

[El nazismo], a diferencia de cualquier otra filosofía política
o programa de partido, es congruente con la historia natural

y con la biología del hombre.
RUDOLF RAMM, experto médico nazi

La mayoría de nosotros creemos que comer carne es natural, porque el ser
humano caza y  consume animales desde hace miles de años. Y, ciertamente, la
carne ha formado parte de nuestra dieta omnívora durante, al menos, dos
millones de años aunque, durante la may or parte de este tiempo, nuestra dieta
siguió siendo fundamentalmente vegetariana. No obstante, para ser justos,
debemos reconocer que el infanticidio, el asesinato, la violación y  el canibalismo
son, como mínimo, tan antiguos como el consumo de carne y, por tanto,
podríamos argumentar que también son « naturales» ; sin embargo, no apelamos
a la historia de estas conductas para justificarlas. Tal como sucede con otros actos
de violencia, cuando se trata de comer carne debemos diferenciar entre lo
natural y  lo justificable.

Lo « natural»  se convierte en « justificable»  mediante el proceso de
naturalización. La naturalización es tan natural como normal es la normalización.
Cuando una ideología se naturaliza, creemos que sus principios siguen las ley es
naturales (y /o la ley  de Dios, en función de si nuestro sistema de creencias se
basa en la ciencia, en la fe o en ambas). La naturalización refleja una creencia
sobre cómo deben ser las cosas. Así, se considera que comer carne no es más
que una conducta que sigue el orden natural de las cosas. La naturalización
mantiene una ideología concreta, proporcionándole una base (bio)lógica.

Al igual que las normas, muchas conductas naturalizadas son construidas y, a
estas alturas, no debería sorprendernos que las hayan construido las mismas
personas que se han colocado a sí mismas en la cúspide de la « jerarquía



natural» . La creencia en la superioridad biológica de ciertos grupos se ha usado
durante siglos para justificar la violencia: los africanos estaban destinados « por
naturaleza»  a la esclavitud, los judíos eran malvados « por naturaleza»  y, de no
ser erradicados, destruirían Alemania, las mujeres son « por naturaleza»
propiedad de los hombres y  los animales existen « naturalmente»  para ser
comidos por los seres humanos. Piense, por ejemplo, en que nos referimos a los
animales que comemos como si la naturaleza los hubiera diseñado precisamente
para ese propósito: los llamamos animales « de explotación» , « pollos de corral» ,
« gallinas ponedoras» , « vacas lecheras»  o « añojos» . Incluso, el gran filósofo
Aristóteles apeló a la biología y  distorsionó la lógica para adaptarse a las normas
de su época cuando afirmó que las mujeres y  los esclavos estaban
biológicamente diseñados para servir a los hombres libres. Y recuerde que una de
las justificaciones fundamentales del carnismo es el orden natural de la llamada
cadena alimentaria. Se supone que los seres humanos están en lo « alto»  de la
cadena alimentaria. Sin embargo, por definición, una cadena no tiene « alto»  y, si
lo tuviera, estaría ocupada por carnívoros, no por omnívoros.

Las disciplinas básicas que apoy an la naturalización son la historia, la religión
y  la ciencia. La historia nos presenta los hechos con un foco selectivo y
« hechos»  que demuestran que la ideología ha existido siempre. La lente histórica
eterniza la ideología y  parece demostrar que ha existido siempre y  que, por tanto,
seguirá existiendo: las cosas son así. La religión sostiene que la ideología es un
mandato divino y  la ciencia proporciona a la ideología una base biológica. La
importancia de la religión y  de la ciencia en la naturalización de una ideología
explica que la espiritualidad y  la inteligencia hay an sido dos de los criterios más
invocados a la hora de explicar por qué un grupo se define a sí mismo como
superior. Por ejemplo, antes de que la investigación con animales fuera una
práctica habitual, el matemático y  filósofo René Descartes clavó las patas del
perro de su mujer a un tablón, para diseccionarlo vivo y  demostrar que el perro
era una « máquina»  sin alma cuyos gritos de dolor no eran distintos al ruido que
hacían los muelles y  los engranajes de un reloj  al desmontarlo. Y Charles Darwin
afirmó que, como los varones nacían supuestamente con mayor capacidad de
raciocinio que las mujeres, a lo largo de la evolución los hombres habían acabado
siendo superiores a las mujeres. En resumen, la naturalización hace que la
ideología sea histórica, divina y  biológicamente irrefutable.



Comer carne es necesario

 
Nosotros, los del Sur, no renunciaremos,

no podemos renunciar a nuestras instituciones.
Mantener las relaciones existentes entre las dos razas [blancos

y negros]... es indispensable para la paz y la felicidad de ambos.
JOHN C. CALHOUN, exvicepresidente de Estados Unidos

La creencia de que comer carne es necesario está necesariamente vinculada a la
creencia de que comer carne es natural. Si comer carne es un imperativo
biológico, entonces es necesario para la supervivencia de la especie (humana). Y,
tal como sucede con todas las ideologías violentas, esta creencia refleja la
paradoja fundamental del sistema: matar es necesario para el bien general, así

que la supervivencia de un grupo depende de la muerte de otro.4 La creencia de
que comer carne es necesario hace que el sistema parezca inevitable pues, si no
podemos existir sin comer carne, la abolición del carnismo equivale al suicido
colectivo. Aunque sabemos que podemos sobrevivir sin comer carne, el sistema
prosigue como si este mito fuera verdad. Es una premisa implícita que solo se
revela al ser cuestionada.

Un mito asociado a este último es que necesitamos carne para estar sanos.
Este mito también persiste, a pesar de las pruebas abrumadoras que demuestran
lo contrario. Si la investigación ha demostrado algo es que el consumo de carne es
perjudicial para la salud porque se ha asociado con el desarrollo de algunas de las
enfermedades más graves del mundo industrializado.

 

El mito de la proteína

Pero, ¿cómo obtienes la proteína que necesitas?

Esta suele ser una de las primeras preguntas que oy e un vegetariano
cuando habla de su orientación alimentaria. De hecho, esta pregunta es
tan habitual que se ha convertido en un chiste entre los vegetarianos. Y
hablo de « chiste»  porque esta pregunta refleja uno de los mitos más



irreales (si no el más irreal) sobre el carnismo: que la carne es una
fuente necesaria de proteínas. Los vegetarianos se refieren a esta
creencia errónea como el mito de la proteína.

El miedo al déficit de proteínas es especialmente habitual entre los
varones, porque tradicionalmente se ha asociado la proteína (animal) al
desarrollo de la musculatura y  la fuerza. La carne es, desde hace
mucho, símbolo de virilidad; por el contrario, los alimentos de origen
vegetal se han feminizado y, con frecuencia, representan pasividad y
debilidad (piense en el significado de expresiones como « estar
aplatanado»  o « quedarse como un vegetal» ). Cada vez hay  más
estudios que analizan cómo la masculinidad se ha construido (en
detrimento de las personas y  de la sociedad) en torno a la dominación,
el control y  la violencia. Por tanto, no debería sorprendernos que
consumir (y  a veces, matar) animales hay a sido una de las
características principales de la virilidad.5

Al igual que otros mitos sobre la carne, el mito de la proteína existe a
pesar de pruebas consolidadas, amplias y  extendidas, que demuestran lo
contrario y  sirve para justificar la continuidad del consumo de carne y
para mantener el paradigma carnista. Sin embargo, es innegable que se
trata de un mito. Esto es lo que los médicos dicen al respecto:

A principios de la década de 1900, se les dijo a los estadounidenses que
debían ingerir muy  por encima de 100 gramos diarios de proteína. Y
hasta la década de 1950, se animaba a las personas preocupadas por su
salud a que aumentaran la ingesta de proteína. En la actualidad… los
estadounidenses tienden a ingerir el doble de la proteína que necesitan…
El exceso de proteína se ha asociado a la osteoporosis, piedras de calcio
en el tracto urinario y  algunos tipos de cáncer.
La masa muscular y  otras proteínas del organismo se desarrollan a
partir de los aminoácidos procedentes de las proteínas que ingerimos.
Una dieta variada a base de legumbres, cereales y  verduras aporta
todos los aminoácidos esenciales. Antes se pensaba que era necesario
ingerir combinaciones concretas de verduras para obtener todo su valor
nutricional, pero la investigación más reciente sugiere que no es así.
Para ingerir una dieta con un contenido suficiente, pero no excesivo, de
proteína, basta con sustituir los productos animales por cereales,
verduras, legumbres (guisantes, judías, lentejas) y  frutas. Siempre que
se consuma una amplia variedad de alimentos de origen vegetal en
cantidad suficiente para mantener el peso, el cuerpo recibe las proteínas
que necesita.6



 
Un mito especialmente sorprendente sobre la necesidad de comer carne es

que debemos seguir comiendo carne porque, si dejásemos de hacerlo, habría una
superpoblación de cerdos, gallinas y  vacas. ¿Qué haríamos con todos esos
animales? Obviamente, si dejásemos de comer carne, dejaríamos de producir los
animales que ahora acaban en nuestros platos, por lo que estaríamos a salvo de
ser dominados por una creciente población de animales de cría. Y este mito
contiene aún otro, una paradoja básica en todas las ideologías violentas: que

debemos seguir matando para poder justificar todas las muertes anteriores.7

Cuando el ímpetu de la violencia alcanza un punto determinado, detenerla parece
imposible.

Otro mito de la necesidad de comer carne es que matar es un imperativo
económico. A pesar de que el imperativo económico ha motivado muchas
ideologías violentas (la economía del Nuevo Mundo se apoy ó fundamentalmente
en el esclavismo y  en el expolio de oro y  de otros bienes y  la máquina de guerra
alemana se alimentó del trabajo no remunerado de las víctimas del nazismo),
esto no significa que el cese de la violencia deba provocar necesariamente el
hundimiento de la economía. Lo que sí es probable es que el status quo
económico actual se rompiera. De abolirse el carnismo, sería la estructura de
poder carnista-corporativa la que sufriría las consecuencias, no la ciudadanía
general.

E incluso, aunque la economía dependiera del carnismo, cabe preguntarse si
esta dependencia justifica la continuidad de la violencia. La mayoría de personas
respondería que no. La historia nos ha demostrado una y  otra vez que, cuando la
población toma conciencia de las ideologías violentas, exige un cambio. Es
precisamente por esto por lo que las atrocidades del carnismo deben permanecer
ocultas y  sus mitos intactos. Debemos seguir crey endo que somos consumidores
informados y  agentes libres que actúan en el seno de un sistema democrático y
ejercen su libre albedrío.

El mito del libre albedrío



Las ideologías violentas requieren participantes dispuestos y  la mayoría de
occidentales no harían daño voluntariamente a un animal. Por tanto, hay  que
obligar a las personas a que apoy en el sistema. Sin embargo, la coerción solo es
efectiva cuando es indetectable. Debemos creer que actuamos de forma
plenamente voluntaria cuando adquirimos y  consumimos cadáveres de animales;
debemos creer en el mito del libre albedrío.

Obviamente, nadie nos apunta a la cabeza con una pistola para obligarnos a
comer carne, pero es que no hace falta. Empezamos a comer animales desde el
mismo momento en que nos destetan. ¿Acaso decidió libremente comerse todos
esos potitos de pollo y  guisantes? ¿También pidió voluntariamente su primer
Happy  Meal en un McDonald’s? ¿Cuestionó alguna vez a sus padres, sus médicos
y  sus maestros cuando le dijeron que comer carne le haría muy  fuerte? ¿Alguna
vez miró las albóndigas sobre la salsa de tomate y  se preguntó de dónde habían
salido? De ser así, las personas a su alrededor ¿le animaron a llenar los vacíos de
conciencia o le hicieron recaer rápidamente en la ceguera y  le alabaron las
virtudes de la carne?

Lo más probable es que las pautas relacionales que ha establecido con la
carne empezaran mucho antes de que tuviera edad para hablar y  que hayan
permanecido inmutables durante toda su vida. Y es este flujo de conducta
ininterrumpida lo que nos permite ver cómo el carnismo anula el libre albedrío.
Las pautas de pensamiento y  de conducta se establecen mucho antes de que
podamos actuar como agentes libres y  se insertan en el tej ido de nuestra psique,
de modo que guían nuestras elecciones como una mano invisible. Y en caso de
que algo pudiera cambiar nuestra manera habitual de relacionarnos con la carne
(si, por ejemplo, alcanzamos a ver parte del proceso de matanza), la elaborada
red que compone la estructura defensiva del carnismo nos devuelve rápidamente
al redil. El carnismo bloquea las intromisiones de la conciencia.

El ejercicio del libre albedrío es imposible si operamos desde el interior del
sistema. El libre albedrío exige conciencia y  nuestras pautas de pensamiento,
omnipresentes y  arraigadas, son inconscientes, escapan a nuestra conciencia y,
por tanto, escapan a nuestro control. Mientras permanezcamos en el sistema,
veremos el mundo a través de los ojos del carnismo. Y mientras miremos a
través de ojos que no son los nuestros, seguiremos viviendo según una verdad, que
no es la que nosotros hemos elegido. Debemos salir del sistema para recuperar la



empatía perdida y  poder tomar decisiones que reflejen nuestros verdaderos
pensamientos y  emociones en lugar de lo que nos han enseñado a sentir y  creer.



I

CAPÍTULO SEIS
La lente del carnismo: interiorizar el carnismo

El mayor enemigo del conocimiento no es la ignorancia sino
la ilusión de conocimiento.

STEPHEN HAWKING

magine que todo lo que constituye su realidad (su casa, su trabajo, su familia,
su vida) no fuera más que una ilusión, una realidad virtual fabricada por una

matriz informática a la que están conectados, tanto su cerebro como el resto de
cerebros humanos. Imagine que esta matriz nos utiliza como si fuéramos baterías,
que absorbe nuestra energía para seguir viva y  evita que nos rebelemos,
manteniéndose invisible para proporcionarnos la ilusión de libertad. Este es el
argumento de Matrix, la película que resonó con tanta fuerza en millones de
espectadores y  que se convirtió automáticamente en un clásico moderno. Los
clásicos alcanzan este estatus porque apuntan directamente a la experiencia
humana. Dan voz a verdades que hasta el momento habían permanecido ocultas
y, por tanto, mudas. Matrix nos reta a que cuestionemos lo que vemos y  la
relación que establecemos con lo que vemos. Nos reta a ser curiosos acerca de lo
que pensamos y  a preguntarnos por qué lo pensamos. Morfeo, uno de los
personajes principales, se lo explica así a Neo, el protagonista:

Matrix nos rodea. Está por todas partes, incluso ahora, en esta
misma habitación. Puedes verla si miras por la ventana o al encender
la televisión. Puedes sentirla, cuando vas a trabajar, cuando vas a la
iglesia, cuando pagas tus impuestos. Es el mundo que ha sido puesto
ante tus ojos para ocultarte la verdad. [Es] una prisión para tu mente.

La mente de Neo era prisionera de Matrix, un sistema tan integrado que le



había despojado de la capacidad de pensar por sí mismo. Y, al aceptar las
ilusiones de Matrix como si fueran la realidad, Neo contribuía a dotar de
apariencia de autenticidad al sistema. Era simultáneamente prisionero y  captor,
víctima y  perpetrador.

Del mismo modo, la Matrix de carne que es el carnismo nos obliga a ser
partícipes de nuestra propia coerción y  a hacer el trabajo del sistema por él:
negamos, evitamos y  justificamos el carnismo. Cuando nuestras mentes son
prisioneras del carnismo, vemos al mundo y  a nosotros mismos a través de la
lente del sistema. En consecuencia, no nos comportamos como somos, sino como
el sistema quiere que seamos. Entonces, somos consumidores pasivos en lugar de
ciudadanos activos. Los mecanismos del sistema han arraigado en nuestra
conciencia. Hemos interiorizado el carnismo.

La Tríada Cognitiva

El carnismo distorsiona la realidad: que no veamos a los animales que comemos
no significa que no existan. Que el sistema carezca de nombre no significa que no
sea real. Por lejos que lleguen y  por profundamente arraigados que estén, los
mitos de la carne no son los hechos de la carne.

El carnismo interiorizado distorsiona nuestra percepción de la realidad.
Aunque los animales son seres vivos, los percibimos como cosas vivas; aunque
son seres individuales, los percibimos como abstracciones, como un « grupo»  de
cosas y, en ausencia de datos objetivos y  de apoyo, percibimos que su aptitud
para el consumo humano es una característica inherente a sus especies. Por
ejemplo, si, a pesar de los grandes esfuerzos del sistema llegamos a ver uno de
los cerdos que ha de convertirse en nuestra carne, no lo percibiremos como a un
ser sensible con una personalidad y  unas preferencias claras. Por el contrario,
percibiremos la « cerdedad»  del cerdo (suciedad, holgazanería) y  su
« comestibilidad» . Cuando percibimos a los animales de este modo, empleamos
las tres defensas a las que he denominado tríada cognitiva.

La tríada cognitiva comprende la cosificación, la desindividualización y  la



*

dicotomización. En realidad, estas defensas son mecanismos psicológicos
normales que pasan a ser distorsiones defensivas cuando se usan en exceso, tal
como sucede a la hora de mantener el carnismo intacto. Y, a diferencia de otras
defensas, estos mecanismos son más internos y  menos conscientes y  deliberados,
pues tienen menos que ver con qué pensamos y  más con cómo pensamos. Cada
defensa de la tríada cognitiva afecta de una manera específica a nuestra
percepción de los animales. Sin embargo, la verdadera potencia de la tríada
reside en la armonía con que trabaja junta. Al igual que sucede con un trío de
cuerda, el todo es may or que la suma de las partes.

Cosificación: percibir a los animales como a cosas

Cuanto más corderos sin cabeza ves,
menos piensas en ellos como animales 

y más como en una materia prima con la que trabajas.
Descuartizador varón de treinta y  un años de edad*

Las citas seleccionadas para este capítulo proceden de entrevistas
que llevé a cabo para mi tesis doctoral sobre la psicología de la

carne.

La cosificación es el proceso por el que pasamos a percibir a un ser vivo como a
un objeto inanimado, como a una cosa. Los animales se cosifican de múltiples
maneras y, posiblemente, sobre todo mediante el lenguaje. El lenguaje
cosificador es un mecanismo de distanciamiento muy  potente. Piense en cómo
los trabajadores de los mataderos se refieren a los animales que van a matar. En
lugar de los animales vivos que son, llaman broiler a los pollos, bacon a los
cerdos, y  reses a los terneros. Y el USDA se refiere a las vacas como ubres y  a
los animales, como unidades, mientras que la industria cárnica habla de cerdos de
repuesto y  de terneras de repuesto. Las personas de habla inglesa utilizan
habitualmente la expresión living thing (cosa viva) sin darse cuenta, la may oría



de las veces, de que se trata de un oxímoron flagrante. El carnismo necesita que
empleemos este lenguaje cosificador. Piense, por ejemplo, en cómo se sentiría si
hablara del pollo asado en el mostrador como si fuera alguien en lugar de algo. O
si se refiriese al pavo del corral como él o ella, en lugar de eso.

La cosificación no solo se legitima a través del lenguaje sino también,
mediante las instituciones, la legislación y  las políticas. Por ejemplo, tal como
hemos explicado en el Capítulo 5, la legislación estadounidense clasifica a los
animales como propiedad. Cuando podemos comprar, vender, intercambiar o
comerciar con alguien como si fuera un coche usado (o incluso, piezas de un
coche usado), lo hemos convertido, literalmente, en un objeto. Y si percibimos a
los animales como objetos, podemos tratar a sus cuerpos en consecuencia, sin el
malestar moral que sentiríamos de otro modo.

Desindividualización: percibir a los animales como
abstracciones

 
No [pienso en los animales de cría como en seres individuales]. 

Si estableciera ese tipo de relación con ellos,
sería incapaz de hacer mi trabajo…

Cuando hablas de seres individuales, hablas de seres únicos,
de animales únicos, con su nombre y sus características…

con su forma particular de jugar, ¿no?
Sí… prefiero no saberlo. 

Estoy seguro de que es así, pero prefiero no saberlo.
Descuartizador varón de treinta y  un años de edad

La desindividualización es el proceso por el que vemos a seres individuales solo
en términos de su identidad grupal, de modo que todos tienen las mismas
características que el resto de integrantes del grupo. Cuando nos encontramos con
un grupo distinto al nuestro, es natural que pensemos sobre ellos, al menos
parcialmente, como grupo. Cuanto más numeroso sea el grupo, más probable es
que pensemos en él como en un conjunto que en sus partes individuales. Por



ejemplo, cuando piensa en un país, es probable que piense en sus ciudadanos,
principalmente, como en miembros de un grupo al que atribuy e una serie de
características comunes. Sin embargo, la desindividualización consiste en percibir
a los demás únicamente como miembros de un todo y  supone no percibir la
individualidad de las partes que componen el conjunto. Y esto es lo que sucede
con nuestra percepción de los animales que comemos.

Por ejemplo, tal como y a he mencionado antes, cuando usted piensa en los
cerdos que se crían para carne, es muy  probable que no piense en ellos como
seres individuales, con sus propias personalidades y  preferencias. Probablemente,
piensa en ellos como en una abstracción, como en un grupo. Al igual que otros
grupos que han sido víctimas de ideologías violentas, los cerdos criados para el
consumo tienen números en lugar de nombres y  no se distingue entre individuos.
Un cerdo es un cerdo y  todos los cerdos son iguales. Sin embargo, piense en
cómo se sentiría si su paquete de salchichas llevase una etiqueta con el nombre, la
fotografía y  la descripción del cerdo del que procede la carne o si hubiera
conocido personalmente a uno de los cerdos que acabará en su plato. Muchísimos
de mis alumnos, además de los consumidores de carne y  trabajadores de
matadero a los que he entrevistado para mi investigación, declararon que una vez
hubieron conocido a un animal « alimento»  concreto, fueron incapaces de
comérselo y  a algunos, incluso, les incomodó la idea de seguir comiendo
animales de esa especie. Por ejemplo, un descuartizador varón de treinta y  un
años de edad me explicó que « mi percepción general de los cerdos sería distinta
si tuviera uno como mascota… Cada vez que viera a alguien cocinando unas
costillas, vería a mi mascota.»

Las reacciones negativas ante la idea de consumir o cocinar animales a los
que se conoce son habituales en todo el mundo y  pueden llegar a ser muy
potentes. Por ejemplo, las mujeres de Quito (Ecuador) se vinculan con sus
gallinas y  pollos del mismo modo que los occidentales con los perros y  gatos y,
cuando las circunstancias las obligan a vender a sus aves para el matadero, lo

hacen con llantos y  gritos.1 Y vea qué respondieron las personas a las que
entrevisté cuando les pregunté cómo reaccionarían ante la idea de comer un
animal de cría al que hubieran conocido. Una consumidora de carne de treinta y
cinco años de edad me dijo: « Me sentiría mal al comer esa [carne]… Quiero
decir, sería como si lo hubiera asesinado, como si lo hubiera matado. Y, ¿para



qué? ¿Me entiende? No me cabría en la cabeza. Si es una mascota, es imposible.
Cuando muere, lo entierras, forma parte de la familia» .

Un carnicero de cincuenta y  ocho años de edad manifestó algo muy
parecido: « Si tuviera un [cerdo] mascota, tendría que estar muriéndome de
hambre para poder comérmelo… [porque] una vez le conociera, no soportaría la
idea de comerme a mi amigo» . Sin embargo, cuando le pregunté cómo es que
no siente lo mismo por los cerdos que procesa para su trabajo, respondió: « Tengo
que clasificarlos como comida. Si alguien los criara como mascota, sería
distinto» .

Un consumidor de carne, un varón de treinta y  un años de edad que había
criado y  matado a sus propios animales en Zimbabue, su país de origen, me
explicó que « no como nada a lo que haya puesto nombre… Sería como
comerme a un amigo. Te comes a un animal con el que has establecido una
relación estrecha» .

Otro consumidor de carne, un varón de veintiocho años de edad, me dijo que,
para él, no sería necesario conocer personalmente a un animal para sentirse
incómodo al pensar en su individualidad: « Aunque fuera… un animal encerrado
en una jaula con cien animales más, si estableces esa conexión [que es un ser
individual], lo pones al mismo nivel que la mascota de la familia. Y, ¿cómo
podrías matar a tu mascota? ¿Cómo podrías matar a un cerdo que está en un
corral con otros cien?»

Reconocer la individualidad del otro distorsiona el proceso de
desindividualización y  hace más difícil que podamos mantener la distancia
psicológica y  emocional necesaria para hacerle daño.

Los números anestesian

El psicólogo Paul Slovic estudió la relación entre la cantidad de víctimas
en una situación traumática y  la respuesta de los testigos del
sufrimiento. Descubrió que, cuanto mayor era el número de víctimas,
más difuminaban o despersonalizaban los testigos a las víctimas y
menor era la preocupación por ellas. El proceso de despersonalización
empezaba y a a partir de las dos víctimas. Slovic afirma que los
números y  la anestesia emocional van de la mano. Esto significa que la
probabilidad de que víctimas individuales, y a sean humanas o no



humanas, despierten nuestra compasión es mucho mayor que cuando
hablamos de grupos de víctimas.

Piense, por ejemplo, en el incidente de 2005 en el que un gorrión
irrumpió en un concurso de dominó en los Países Bajos. Derribó 23.000
fichas y  le mataron de un tiro. Se abrió una página Web como
homenaje al pájaro y  los visitantes se contaron por decenas de miles. O
recordemos lo que sucedió en 2001 en Reino Unido, cuando se sacrificó
a millones de reses que supuestamente habían sido expuestas a la fiebre
aftosa. Aunque los activistas animales y a habían exigido el cese de la
matanza, hasta que un periódico publicó la imagen de un ternero
llamado Phoenix, el gobierno no accedió a modificar su política. Y
cuando la escritora Annie Dillard le dijo a su hija de siete años lo difícil
que le resultaba imaginar que 138.000 personas habían muerto
ahogadas en Bangladesh, la niña respondió: « No, es fácil. Muchos,
muchísimos puntitos en el agua azul» .

La Madre Teresa también conocía demasiado de cerca el fenómeno de
los números y  la anestesia emocional y, de hecho, afirmó: « Si miro a la
masa, nunca actuaré» .

Fuente: Paul Slovic, « If I Look at the Mass I Will Never Act: Psy chic
Numbing and Genocide» .

Dicotomizacion: percibir a los animales como categorías

No sé, quizás sea más fácil [comer] animales 
que se han criado con el único propósito de [ser comidos]…

si ves a una ardilla corretear por el jardín 
y luego acaba en tu plato, resulta perturbador…

Es como si los animales que ves corriendo por ahí fueran
diferentes… no corren peligro de que una persona se los coma.

Consumidora de carne de veintidós años de edad

La dicotomización es el proceso mental por el que separamos a los demás en dos
categorías distintas y, con frecuencia, opuestas, en base a nuestras creencias. En
sí mismo, el hecho de clasificar a los demás en grupos no resulta problemático.



Tal como hemos comentado en el Capítulo 1, crear clasificaciones mentales es un
proceso natural que nos ay uda a organizar la información. Sin embargo, las
dicotomías son más que meras clasificaciones, pues generan dualidades y, como
tales, presentan una imagen de la realidad en blanco y  negro. Y esto da como
resultado que dividamos el mundo en categorías rígidas y  cargadas de valores
que, por lo general, se basan en información escasa o incorrecta. Por tanto, la
dicotomización nos permite separar mentalmente a grupos de individuos y
experimentar emociones muy  distintas hacia ellos.

Cuando se trata de carne, las dos categorías principales que asignamos a los
animales son la de comestible o no comestible. Y dentro de la dicotomía
comestible-no comestible, nos encontramos con múltiples pares de subcategorías.
Por ejemplo, comemos animales domesticados mejor que salvajes y  preferimos
los herbívoros a los omnívoros o los carnívoros. La may oría de personas no están
dispuestos a comer animales a los que consideran inteligentes (delfines), pero sí a
los que creen que no lo son (vacas o gallinas). Muchos occidentales evitan comer
animales que les parecen entrañables (conejos) y  optan por comer animales que
consideran menos atractivos (pavos).

Que las categorías en que clasificamos a los animales sean precisas es menos
importante que el hecho de que creamos que lo son, porque el objetivo de la
dicotomización no es otro que el de distanciarnos del malestar que genera comer
carne. Si filtramos nuestras percepciones de los animales a través de categorías
cargadas de juicios de valor, podemos, por ejemplo, comer un entrecot mientras
acariciamos al perro sin ser en absoluto conscientes de las implicaciones de
nuestra elección. La dicotomización facilita la justificación y  nos permite sentir
que no pasa nada por comer un animal porque, por ejemplo, no es inteligente, no
es una mascota y  no es entrañable. Es comestible.

Por supuesto, no todos los animales comestibles caen claramente en las
categorías en las que los colocamos. Para mantener el status quo carnista
mantenemos premisas falsas sobre los animales que comemos, para que
podamos seguir clasificándolos como comestibles. Los cerdos y  las gallinas son
inteligentes, pero seguimos considerándolos estúpidos y  seguimos calificando de
feos a los pavos.

Sin embargo, cuando nos vemos obligados a reflexionar sobre estas premisas,
la naturaleza arbitraria e irracional de la dicotomización se hace evidente. Lea,



por ejemplo, la confesión de un varón de cuarenta y  tres años de edad,
consumidor de carne, cuando le pedí que explicara por qué no come cordero:

[Los corderos] son criaturas dulces… Es… bueno, es vergonzoso
que los matemos y  nos los comamos. Hay  muchas otras cosas que
también son dulces… y  nos las comemos, como las vacas. Nos las
comemos, sí… no sé cómo describirlo. Todo el mundo come vaca. Es
más barata. Es asequible y  hay  muchas. Pero los corderos son
distintos. Son más pequeños, puedes abrazarlos. No sé... A una vaca
no se la puede abrazar. Por algún motivo, parece que está bien comer
vaca, pero no cordero… La distinción es muy  rara.

Tecnología, distorsión y distanciamiento

Es más fácil pensar [en animales de cría] en abstracto...
Me recuerda a aquella cita: «La muerte de una persona

es una tragedia; la muerte de un grupo es una estadística».
Consumidor de carne varón de treinta y  tres años de edad

La explicación sobre la tríada cognitiva no sería completa sin una mención al
papel que desempeña la tecnología en la distorsión y  el distanciamiento
psicológicos. La tecnología refuerza la tríada porque nos permite tratar a algunos
animales como a objetos y  abstracciones. Objetos porque, literalmente, se
convierten en unidades de producción en una línea de desmontaje y
abstracciones porque el gigantesco volumen de animales que matamos para
convertirlos en carne hace inevitable que les desindividualicemos.

Esto solo es posible porque la tecnología ha hecho posible la producción de
carne a gran escala. Los métodos modernos nos permiten matar miles de
millones de animales cada año sin que tengamos que presenciar ni una sola de las
fases del proceso por el que estos animales se convierten en nuestra comida. La
producción en masa de la carne, sumada a nuestro distanciamiento geográfico
del proceso de producción, nos ha hecho más y  menos violentos,



simultáneamente, hacia los animales de lo que habíamos sido jamás. Ahora
podemos matar a más animales, pero estamos menos desensibilizados (o menos
cómodos) con el hecho de que los estamos matando. La tecnología ha ampliado
la brecha entre nuestra conducta y  nuestros valores, por lo que ha intensificado la
disonancia moral que el sistema se esfuerza tanto en ocultar.

No obstante, con frecuencia, la tecnología no consigue erradicar todos los
indicios de la producción de carne. Y, cuando esto sucede, podemos encontrarnos
en la incómoda posición de tener que reconocer que nuestra carne fue,
efectivamente, un ser vivo. Por ejemplo, una consumidora de carne de veintidós
años me dijo que no podía comer cerdo de un mercado en su ciudad donde se
vendían manos de cerdo y  cerdos enteros. « Creo que es, en parte, porque me
recuerda que no solo estás comiendo… que el trozo de carne que hay  en el plato
no ha caído del cielo. Está relacionado con el animal entero… en lugar de ser un
producto delicioso que comes para cenar… Te obliga a pensar en el animal
entero» .

Distorsiones y asco

No me gusta comer el corazón del pollo… 
creo que es porque [con] los corazones de pollo 
ves claramente que es un corazón en miniatura.

[Si] lo comiera, vomitaría… 
Es por todo lo que asociamos al corazón y, bueno, 

el hígado y esas cosas… el corazón o el hígado de alguien… 
lo asociamos a las personas.

Consumidora de carne de veintisiete años de edad

Al distorsionar la percepción que tenemos de los animales, la tríada cognitiva
impide que nos identifiquemos con ellos. Identificarse con el otro supone ver algo
de uno mismo en él y  ver algo de él en nosotros, aunque lo único con lo que nos
identifiquemos sea el deseo de no sufrir. La identificación es un proceso cognitivo
y  cuando pensamos en los animales como en objetos, abstracciones o elementos
pertenecientes a categorías fijas, atenuamos el proceso. Y, como los



*

pensamientos afectan a las emociones, cuanto menos nos identifiquemos con el
otro, menos empatizaremos con él o ella. Es lo que, en psicología, se conoce como
principio de similitud: sentimos más empatía hacia quienes percibimos como más
parecidos a nosotros mismos. Por ejemplo, es posible que, si en un accidente
aéreo fallecieran pasajeros de su misma nacionalidad, se sintiera más afectado
que si fueran de otra procedencia, incluso aunque no conociera a ninguno de
ellos. O reflexione sobre la siguiente afirmación de un carnicero de cincuenta y
ocho años al que entrevisté:

Llevé a mi hijo [a la carnicería]. Tenía ocho años. Había un cordero. Le
gusta el cordero y  preguntó « ¿Qué es eso?»
Le respondí que era cordero.
Y no dijo nada, pero al cabo de un par de días, le pregunté si quería una
buena chuleta de cordero para comer.
« No, no quiero cordero. Miré al animal… [y ] me devolvió la mirada» ,
me contestó.

Del mismo modo que el grado en que nos identificamos con el otro determina
cuánto empatizamos con él o ella, el grado de empatía que sentimos determina,
en gran medida, el asco ante a idea de comerlo o comerla*. Algunas
excepciones posibles son los animales que nos dan asco estando vivos, como las
serpientes o los insectos, y  algunas especies a las que consideramos « sucias» ,
como las ratas y  las palomas.

Aunque el asco puede ser una respuesta innata que nos protege de
ingerir sustancias tóxicas, como heces y  verduras podridas, es

innegable que también es una reacción a estímulos puramente ideados o
psicológicos. El libro trata del asco psicológico.

El hecho de que la identificación y  la empatía informen del asco quizás
explique por qué los investigadores han concluido que casi todos los objetos que
nos producen asco son de origen animal y  los que no son de origen animal se
parecen, con frecuencia, a productos animales como la okra, viscosa y  que
recuerda a moco. El diagrama siguiente representa la correlación entre



identificación, empatía y  asco.

 
La empatía y  el asco están tan relacionados porque la empatía constituy e la

base de nuestra sensación de moralidad y  el asco es una emoción moral. En
general, cuanta más empatía sentimos por un animal, más inmoral nos parece
comerlo (y  más asco nos da, por tanto). Son varios los estudios que sustentan la
existencia del vínculo entre moralidad y  asco y  han concluido que las personas
sienten asco ante la idea de comer un producto que encuentran moralmente

ofensivo o que viola su sentido de la integridad.2 Lea el comentario de un
consumidor de carne de treinta y  cuatro años de edad que come carne con
regularidad, pero que se opone al consumo de ternera lechal por cuestiones
éticas: « Si me invitara a comer a su casa… y  me dijera que acabo de comer
ternera lechal, lo más probable es que vomitara… tendría que sacarlo de mi
organismo» .

Asqueados por la injusticia

Un estudio reciente de investigadores de la Universidad de Toronto
sugiere que es posible que estemos programados para sentir asco ante
las ofensas morales.3 Los investigadores conectaron electrodos al rostro
de veinte participantes, para registrar los cambios en sus expresiones
faciales. Entonces, se les sometió a tres condiciones experimentales
distintas: les dieron a beber líquidos con sabor « asqueroso» , miraron
fotografías de cosas asquerosas, como cuartos de baño sucios y  heridas
abiertas, y  se les trató de forma injusta durante un juego en el
laboratorio. Los investigadores concluyeron que los movimientos
faciales automáticos de los participantes fueron los mismos en las tres



condiciones: contrajeron el músculo elevador del labio superior, que
eleva el labio superior y  arruga la nariz, lo que indica una respuesta de
asco. Los investigadores concluyeron que es posible que el « asco
moral»  esté estrechamente relacionado con la respuesta de asco
primitiva que nos protege de comer alimentos podridos o contaminados.
Otros estudios han llegado a conclusiones parecidas.

Control de daños psicológicos: asco y racionalización

Hay  varios motivos que pueden llevarnos a sentir asco ante la idea de comer
carne de animales comestibles, es decir, carne que se supone que no debe darnos
asco. En los casos en que el asco logra atravesar las defensas que nos mantienen
anestesiados, necesitamos una defensa de apoy o que actúe como red de
seguridad. Necesitamos racionalizar lo irracional.

La racionalización es el mecanismo de defensa que nos permite ofrecer una
explicación racional para algo que no lo es. Al igual que sucede con otras
defensas, la racionalización permite que el sistema siga intacto. Cuando el
proceso de distanciamiento carnista se interrumpe y  aparece el asco, debemos
alejar la atención del malestar moral que sentimos y  atribuir el asco a algo
distinto al hecho de que estamos comiendo un ser vivo. Por ejemplo, cuando
sentimos asco por una carne que nos recuerda a su origen animal, podemos
atribuir el asco a la textura de la carne o a un riesgo sanitario imaginado. Tal
como me explicó una entrevistada: « No me gusta comer bacon, porque… bueno,
me da asco… Está saturado de grasa. Es imposible que sea bueno para la salud…
Ver tanta grasa, por buena que esté, me da asco» . Le pregunté si sentía lo mismo
por las patatas fritas o por otros alimentos igualmente grasientos y  me contestó:
« Es parecido, pero también tiene que ver con el hecho de ver la carne cruda al
cocinar… Cocinar una patata no me parece tan mal… Tiene que ver con la
relación entre [la carne] y  que es una parte de algo… No es algo que te hay a
dado la Tierra» .

Otro entrevistado me explicó: « No como nada crudo ni semicrudo… Ver la
sangre… No me gusta la sangre, así que me aseguro de que lo que como no



sangre» . Cuando le pregunté qué sentía al ver carne sanguinolenta, me contestó:
« Me da asco. No es saludable, aunque sé que quizás sea más saludable comer
[carne] al punto que muy  pasada» .

Resulta sorprendente que una sociedad de personas racionales al completo
pueda mantener pautas de pensamiento tan irracionales sin darse cuenta de los
grandes vacíos de lógica que entrañan. Y, sin embargo, la paradoja cobra sentido
cuando la entendemos en el contexto del carnismo: como el modus operandi del
sistema consiste en distorsionar la realidad, no en presentarla, la irracionalidad es
inherente al mismo. Y como miramos al sistema desde dentro (desde un
esquema que lo refleja), adoptamos su lógica como si fuera propia.

Alimentación emocional

Solemos creer que ciertas culturas evitan ciertos tipos de comida por
motivos racionales, derivados del intento de autoconservación de la
cultura. Por ejemplo, asumimos que una cultura no defiende el
consumo de animales que se consideran nocivos para la salud (ratas de
alcantarilla), útiles (buey es de arado) o cuy a crianza y  matanza resulte
poco rentable (como animales carnívoros cuya manipulación podría ser
peligrosa). No obstante, y  a pesar de que en algunos casos pueda haber
un motivo lógico que justifique un tabú cultural contra un tipo concreto
de animal, la investigación sugiere que, con frecuencia, la verdad es
justo lo contrario: las culturas usan explicaciones como las anteriores
para racionalizar sus elecciones irracionales sobre qué animales son
comestibles o no.

Lo que muchas culturas consideran animales « comestibles»  son no
comestibles para otras, lo que sugiere que es el prejuicio cultural, y  no
la lógica, lo que determina qué animales se clasifican como comida.
Por ejemplo, los nambikwara de Brasil crían animales domésticos que
serían aptos para el consumo humano, pero a los que tratan como a
mascotas y  con los que se relacionan de un modo muy  parecido a
como los occidentales se vinculan con perros y  gatos. Ni siquiera
comen los huevos que ponen sus gallinas.4 Lo que es más, no hay
motivo por el que todos los occidentales no podamos comer caballo,
como se hace en Francia o en España, o cucarachas, como en algunos
países asiáticos, o palomas, que en Egipto son muy  abundantes y  se
consumen de forma generalizada. Los habitantes de California podrían
recoger tranquilamente los caracoles que pueblan sus jardines y  que
son de la misma especie que los que se sirven como escargots, pero



deciden comer únicamente caracoles de importación.5 Y los nómadas
asiáticos, que tradicionalmente han dependido de los caballos, no tienen
ley es que prohíban comer carne equina. Cuando se trata de decidir qué
especies se comen y  qué especies no, parece que la emoción vence a la
razón.

Retirar la carne de perro: asco y contaminación

El asco tiene lo que los psicólogos denominan propiedades de contaminación. En
otras palabras, algo que nos da asco puede volver asqueroso cualquier cosa con la
que entre en contacto. Por ejemplo, la may oría de nosotros no comeríamos sopa
en la que hubiera caído una mosca, aunque hubiéramos podido retirar
rápidamente al insecto y  al líquido con el que hubiera entrado en contacto directo.
La sopa restante, sin el menor residuo de mosca, queda contaminada de forma
irreparable. La sopa en sí misma no daba asco, pero la idea de que algo
asqueroso (la mosca) la hay a tocado aunque sea mínimamente, ha hecho que la
consideremos incomible.

En el Capítulo 1, le he pedido que reflexionara sobre la propiedad
contaminante del asco cuando le he presentado la situación en la que le decían
que le habían servido carne de perro y  le he preguntado si se limitaría a retirar la
carne de perro para seguir comiendo las verduras. Lo más probable es que, si la
carne de perro le da asco, también se lo dé cualquier cosa que hay a entrado en
contacto con ella. Y eso sucede porque, a diferencia de lo que sucede con la
comida que no nos gusta (no nos gusta un sabor concreto), el asco suele ser
psicológico: puede activarse a partir de una idea o creencia sobre la comida y  no
por la comida en sí. El efecto contaminante del asco explica por qué muchos
vegetarianos son incapaces de comer comida que se ha cocinado con, o cerca de,
carne.*

He observado un fenómeno muy  interesante en muchos veganos
(vegetarianos « puros»  que rechazan todos los productos animales):



*
tienden a sentir menos asco por los huevos y  los productos lácteos que

por la carne. Aunque falta investigar sobre este fenómeno,
sospecho que, como es posible obtener huevos y  productos lácteos sin
violencia, estos productos se perciben como menos ofensivos desde un

punto de vista moral y, por tanto, provocan menos asco.

Matrix dentro de Matrix: el esquema carnista

El carnismo es un sistema social, una matriz social. Sin embargo, también es un
sistema psicológico, un sistema de pensamiento, una matriz interna. Es Matrix
dentro de Matrix. Y, al igual que sucede con la matriz social, el objetivo de la
matriz psicológica es mantener el vacío de conciencia. La matriz psicológica es lo
que he denominado esquema carnista. El esquema carnista se compone
fundamentalmente de la tríada cognitiva, pero incluye también el resto de
defensas y  de creencias que he comentado a lo largo de todo el libro. El esquema
carnista es, esencialmente, el enchufe que nos conecta a la matriz general del
carnismo.

Quizás recuerde que en el Capítulo 1 le he explicado que un esquema es la
lente a través de la cual vemos el mundo y  que funciona como un sistema de
clasificación mental que organiza e interpreta la información entrante. Nuestro
esquema carnista dicta qué animales son comestibles y  cuáles no y  determina
qué (o, para ser precisos, si) sentimos cuando comemos carne.

Sin embargo, los esquemas no solo clasifican información, sino también, la
filtran: tendemos a detectar y  a recordar únicamente la información congruente
con nuestras premisas de partida. Los psicólogos denominan a este fenómeno
sesgo de confirmación. El esquema carnista deja pasar selectivamente la
información que mantiene el vacío de conciencia y  distorsiona la percepción de
la que amenaza con cerrarlo. En otras palabras, el esquema carnista determina
qué percibimos, cómo interpretamos lo que percibimos y  si recordamos o no lo
que percibimos. Por ejemplo, tras el ejercicio en el aula que he descrito en el
Capítulo 2, en el que mis alumnos explicaban su creencia de que los cerdos son
tontos y  sucios, algunos admitieron que, en algún momento de sus vidas, habían



encontrado información que lo contradecía. Sin embargo, la habían olvidado
rápidamente porque su esquema carnista forzó la reinstauración de su opinión
previa acerca de los cerdos. Otro ejemplo de sesgo de confirmación es que el
malestar que sentimos cuando vemos imágenes de matanzas de animales « se
pasa»  poco después.

El síndrome de Tolstoi

El fenómeno al que los psicólogos llaman « sesgo de confirmación»
también se conoce como síndrome de Tolstoi, por el escritor ruso que
escribió sobre la tendencia a dejar que nuestras creencias nos cieguen.
Tal como dijo Tolstoi:
Sé que la may oría de personas, incluso las que se sienten cómodas ante
problemas de la may or complej idad, tienen grandes dificultades para
aceptar la verdad más sencilla y  obvia si… esta les obligara a admitir la
falsedad de las conclusiones que han… tej ido, hilo a hilo, en el
entramado de su vida.

El esquema carnista, que distorsiona la información hasta que el sinsentido
parece lógico, explica también por qué no nos damos cuenta de lo absurdo del
sistema. Piense, por ejemplo, en las campañas publicitarias en las que un cerdo
danza alegremente sobre el horno donde le van a asar o en las que los pollos
llevan delantales mientras piden a los espectadores que se los coman. Y piense en
el Juramento Veterinario de la Asociación Americana de Medicina Veterinaria
(« Juro solemnemente usar mis… habilidades para el… alivio del sufrimiento
animal» ) al tiempo que recuerda que la gran mayoría de veterinarios comen
carne, sencillamente, porque les gusta cómo sabe. O reflexione sobre por qué la
gente no cambia las hamburguesas de carne por las vegetales, incluso cuando el
sabor es idéntico, porque afirman que si se esfuerzan lo suficiente pueden
detectar una sutil diferencia de textura. Solo si desmontamos el esquema carnista
somos capaces de ver lo absurdo que es preferir comer la hamburguesa de
carne, pues está en juego la muerte de miles de millones de seres vivos.



Hay salida: el fallo de la Matrix carnista

El sistema carnista está repleto de absurdos, incongruencias y  paradojas. Está
reforzado por una red compleja de defensas que hacen posible que creamos sin
cuestionar, que sepamos sin pensar y  que actuemos sin sentir. Es un sistema
coercitivo que ha cultivado en nosotros una elaborada rutina de acrobacias
mentales que nos impiden asentarnos en nuestra verdad. Por tanto, es inevitable
preguntarse: ¿A qué vienen tantas acrobacias? ¿Por qué necesita el sistema llegar
a estos extremos para mantenerse intacto?

La respuesta es muy  sencilla. Los animales nos preocupan y  también nos
preocupa la verdad. El sistema depende de que no nos preocupemos y  se basa en
la mentira. El carnismo es un castillo de naipes, un sistema fracturado y
fragmentado que necesita de una fortaleza inexpugnable para protegerse de sus
propios defensores. Nosotros.

Y, al igual que la Matrix cinematográfica, la del carnismo solo puede
encarcelar a nuestra mente y  nuestro corazón si somos los guardias de nuestras
propias celdas, si seguimos siendo participantes dispuestos. Solo puede ocultar la
verdad si nosotros toleramos vivir una mentira. Tal y  como Morfeo le explica a
Neo:

Puedo verlo en tus ojos. Tienes la mirada de un hombre que
acepta lo que ve porque espera despertarse… Te explicaré por qué
estás aquí. Estás porque sabes algo. Aunque lo que sabes no lo puedes
explicar. Pero lo percibes. Ha sido así durante toda tu vida. Algo no
funciona en el mundo. No sabes lo que es, pero ahí está, como una
astilla clavada en tu mente… Intento liberar tu mente, Neo. Pero y o
solo puedo mostrarte la puerta. Tú eres quien la tiene que atravesar.

Al igual que Neo, usted está aquí, leyendo este libro porque sabe
que algo va mal. Está dispuesto a salir de la Matrix carnista y  a
recuperar la empatía que el sistema se ha esforzado tanto en
arrebatarle, la misma empatía que lleva a salir por la puerta del



carnismo, la empatía que le ay udará a atravesar la puerta para crear
una sociedad más humana.

 
 



E

CAPÍTULO SIETE
Dar testimonio: del carnismo a la compasión

En los tiempos oscuros, los ojos empiezan a ver.
THEODORE ROETHKE

Un día, nuestros nietos nos preguntarán:
¿Dónde estabas durante el holocausto animal?

¿Qué hiciste para combatir estos crímenes horribles?
No podremos ofrecer la misma excusa dos veces,

decir que no lo sabíamos.
HELMUT KAPLAN

n noviembre de 1995, la vaca Emily  estaba en una fila de bovinos en un
matadero de Nueva Inglaterra, esperando su turno para pasar por las

puertas batientes que daban a la zona de sacrificio. Quizás fuese el olor de la
sangre o el hecho de ver que las vacas que habían pasado delante de ella no
habían vuelto a salir, pero Emily  rompió la fila súbitamente, echó a correr hacia
la verja de metro y  medio de altura que rodeaba el terreno e hizo saltar sus 680
kilogramos de peso por encima. Huyó a través del bosque y  eludió a los
trabajadores que salieron en su persecución, que aún no daban crédito a lo
sucedido.

Durante cuarenta helados días y  sus correspondientes noches, Emily  se ocultó
de sus perseguidores en las zonas boscosas de Hopkinton (Massachusetts), una
pequeña ciudad rural en el corazón de Nueva Inglaterra. Y aunque A. Rena &
Sons, los propietarios del matadero del que Emily  había escapado, estaban
decididos a capturarla, los habitantes de la zona estaban igualmente decididos a
ayudarla en su huida hacia la libertad. Los ganaderos le dejaron balas de heno y
los residentes desorientaron deliberadamente a la policía, ofreciendo información
falsa sobre su ubicación.

Lewis y  Megan Randa, fundadores del cercano Peace Abbey, un centro
espiritual y  de formación para la vida no violenta, se enteraron de la desesperada
situación de Emily  y  se ofrecieron a comprarla a A. Arena & Sons, con la



esperanza de que pudiera vivir en el pequeño santuario animal que albergaban sus
instalaciones. La historia de Emily  conmovió a Frank Arena, el propietario del
matadero, y  accedió a vender la vaca por tan solo un dólar, cuando valía
quinientos. Este inesperado acto de bondad fue seguido por otro, ya que la
productora cinematográfica Ellen Little, que había comprado los derechos de la
historia de Emily  por una cantidad suficiente como para cubrir su manutención
durante toda su vida, donó diez mil dólares adicionales para que le construyeran
un establo nuevo y  un centro formativo adyacente centrado en cuestiones
animales.

Emily, que había sido una vaca lechera anónima, se convirtió en un ser
individual que inspiró compasión a las muchas vidas con las que entró en
contacto. Personas de todo el mundo dijeron que habían dejado de comer carne
al conocer su historia. Sus defensas carnistas se derrumbaron y  fueron sustituidas
por la compasión. ¿Por qué otro motivo habría ayudado una comunidad de
consumidores de carne y  de ganaderos a una vaca huida del matadero? ¿Por qué
otro motivo iba el dueño de un matadero a donar su vaca a un santuario animal
que, además, era un centro de formación para vegetarianos?

Emily  vivió el resto de sus días en Peace Abbey  y  falleció a los diez años de
edad, por un cáncer de útero. Su entierro despertó interés en todo el mundo y  los
testimonios se prolongaron durante más de una hora. Uno de ellos en concreto
capturó la esencia de la historia de Emily :

Tu mera presencia fue un catalizador para la conciencia de
muchas personas. Una mirada a tus luminosos ojos castaños
transmitía mucho más que cualquier palabra… Fuiste un testimonio
mudo de la urgente necesidad de compasión para todos… No puede
haber « respetos finales»  para ti, Emily, ni podremos cerrar la herida
hasta que el último matadero hay a cerrado sus puertas, hasta que
todos los seres vivos demuestren compasión los unos por los otros,
tanto a nivel local como global. Yo tampoco viviré para presenciar el
fin de este proceso. Tu valeroso recorrido vital será un recordatorio

permanente de que no debo rendirme nunca. Tú nunca lo hiciste.1



El recorrido vital de Emily  sigue siendo un recordatorio. Nos recuerda que
debemos negarnos a permitir que el sistema violento que es el carnismo nos
ciegue ante la verdad, la verdad del sufrimiento innecesario de miles de millones
de animales y  ante la verdad de que nos preocupa.

Emily  ha sido inmortalizada con una estatua de tamaño real que se alza sobre
su tumba en Peace Abbey. La estatua lleva la inscripción « Emily, la vaca
sagrada»  y  da testimonio de los miles de millones de animales que constituy en
las víctimas anónimas del carnismo y  de los innumerables seres humanos que
luchan por su libertad. La estatua de la vaca sagrada encarna el acto sagrado de
dar testimonio.

Ver con el corazón: el poder de la mirada

La última vez que visité Peace Abbey, me detuve frente a cada uno de sus
monumentos. Al alzar la mirada ante la altísima estatua de Gandhi, vi el mundo
como él lo había visto, repleto de violencia y  de sufrimiento, pero también de una
belleza y  de un potencial colosales. Recordé la Marcha de la Sal de 1930 y
reflexioné sobre la dignidad de los indios que dieron sus vidas en nombre de la
liberación no violenta. Pensé de nuevo en esta paradoja de la experiencia
humana cuando bajé la mirada hacia el monumento parecido a una lápida y  con
la inscripción « Civiles inocentes muertos durante la guerra» . Vi las calles de
Iraq, los campos de Camboy a y  la jungla nicaragüense sembrados de cadáveres
de toda forma, tamaño, color y  edad. Sin embargo, también vi a las cuatrocientas
mil personas junto a las que me manifesté a través de las heladas calles de la
ciudad de Nueva York el 15 de febrero de 2003, en una concentración pacífica en
contra de la inminente invasión de Iraq. Entonces, al mirar la estatua de Emily,
imaginé cómo tuvo que ser su vida, a la que llegó para ser una máquina viviente.
Pensé en las fábricas oscuras y  en el terror y  la indefensión de los innumerables
animales que encierran. Pero también pensé en los investigadores infiltrados de la
Sociedad Humana de Estados Unidos, cuya grabación del trato brutal que reciben
los animales en los mataderos provocaron la ira de la población y  la mayor
retirada de carne de ternera de toda la historia estadounidense. En cada



monumento, vi el mundo a través de los ojos de aquellos a quienes
conmemoraba. Me convertí en testigo.

Cuando damos testimonio, no actuamos como meros observadores, sino que
conectamos emocionalmente con la experiencia de aquellos a los que vemos.
Empatizamos. Y, así, cerramos el vacío de nuestra conciencia, el vacío que hace
posible que la violencia del carnismo perdure.

He hablado de este vacío de conciencia en el Capítulo 1. Es el eslabón que
falta en nuestra percepción, es lo que impide que conectemos la carne con su
animal de origen. El vacío bloquea el asco y  la empatía. Y bloquea nuestra
conciencia ante la incongruencia entre nuestros valores y  nuestra conducta en lo
que concierne al consumo de carne. Dar testimonio cierra el vacío porque nos
conecta con la verdad. Cuando damos testimonio, validamos o hacemos real el
sufrimiento que el sistema se esfuerza tanto en ocultar, y  también validamos
nuestra verdadera reacción ante el mismo. Dar testimonio nos conecta con la
verdad de las prácticas carnistas, además de con nuestra verdad interior, con
nuestra empatía. Damos testimonio ante los demás y  ante nosotros mismos.

Al igual que dar testimonio de forma individual llena el vacío de nuestra
conciencia, dar testimonio de forma colectiva llena el vacío de la conciencia
social. El testimonio colectivo conduce a una opinión pública informada y  a un
sistema donde los valores y  las prácticas son más congruentes. Piense en ello:
prácticamente todas las atrocidades cometidas a lo largo de la historia de la
Humanidad han sido posibles gracias a una población que ha dado la espalda a
una realidad que parecía demasiado dolorosa para poder afrontarla mientras que
prácticamente todas las revoluciones por la paz y  la justicia han sido posibles
gracias a un grupo de personas que han decidido dar testimonio y  han exigido al
resto de la población que haga lo mismo. El objetivo de todos los movimientos
que defienden la justicia es activar el testimonio colectivo para que las prácticas
sociales reflejen los valores sociales. Un movimiento tiene éxito cuando logra
llegar a una masa crítica de testigos, es decir, una cantidad de testigos con el peso
suficiente para inclinar a su favor la balanza de poder. Como el testimonio en
masa constituye la mayor amenaza al carnismo, todo el sistema se organiza en
torno a impedir que pueda suceder. En realidad, el único fin de todas las defensas
carnistas es impedir el testimonio.

Podemos dar testimonio de muchas maneras: manifestaciones, vigilias con



velas, pancartas, conferencias y  creaciones artísticas. Históricamente ha sido
siempre un acto creativo. Recuerde la música revolucionaria de la década de
1960, la colcha de patchwork conmemorativa del SIDA (que se extiende a lo
largo de 84 kilómetros y  en la que aparecen los nombres de noventa y  un mil
personas), el enorme muro memorial de los veteranos de Vietnam (que atrae a 3
millones de visitantes cada año), el mayor símbolo humano de la paz de toda la
historia (compuesto por seis mil personas que se reunieron en Ithaca, Nueva
York) y  la Hora de la Tierra de 2008, durante la que 50 millones de personas de
los siete continentes apagaron la luz durante una hora para mostrar su apoyo a la
justicia medioambiental.

El acto creativo de dar testimonio parece ser una respuesta humana a la
destrucción que pretende transformar. Tal como explica la conocida psiquiatra
Judith Herman: « La respuesta habitual ante las atrocidades es borrarlas de
nuestra conciencia… Sin embargo, las atrocidades se resisten a ser enterradas. La
convicción de que la negación no funciona es tan potente como el deseo de negar

atrocidades» .2 Herman prosigue y  explica que el poder de hablar de lo
innombrable levanta las barreras de la negación y  de la represión, con lo que se
libera una energía creativa gigantesca.

¿Estamos programados para preocuparnos?

La investigación más reciente sugiere que la empatía puede tener una
base biológica. En otras palabras, es posible que los seres humanos,
además de algunos otros animales, sean empáticos por naturaleza. Los
científicos han descubierto que las neuronas espejo, que son neuronas
que se disparan en respuesta a ciertas conductas, se activan tanto
cuando llevamos a cabo una acción como cuando somos testigos de la
misma.3 Por ejemplo, ver a alguien jugar a la pelota, llorar, sufrir o
estremecerse porque un insecto le trepa por la pierna activa las mismas
regiones cerebrales que se activarían si estas cosas nos sucedieran
directamente a nosotros. Por tanto, en cierta medida, sabemos lo que
sienten los demás, no solo porque intentemos ponernos en su lugar sino
porque, literalmente, sentimos lo mismo.

Las implicaciones de este descubrimiento son importantes. Si nuestro
cerebro está programado para la empatía, si la empatía es una
respuesta automática, nuestro estado natural es el de preocuparnos por



los demás. Es muy  posible que, cuando no empatizamos con el otro,
estemos anulando un impulso natural. Por tanto, es muy  posible que las
defensas carnistas vay an en contra de nuestra naturaleza.

De la apatía a la empatía

El testimonio en masa supone una amenaza para todos los sistemas violentos
porque su supervivencia depende de todo lo contrario, de la disociación en masa.
La disociación es la defensa fundamental del carnismo, el corazón de la anestesia
psicológica; el resto de defensas se levantan como apoy o a este mecanismo
central. La disociación implica la desconexión psicológica y  emocional de la
realidad de nuestra experiencia; es la sensación de no estar plenamente
« presente»  o consciente.

Al igual que otros mecanismos, hay  situaciones en que la disociación es
adaptativa o beneficiosa. Por ejemplo, cuando una persona sufre abusos o
maltratos, suele disociarse de la experiencia automáticamente para evitar que el
estrés la abrume. Se suele describir la sensación como estar « colocado»  o como
« haber salido del cuerpo» . Sin embargo, al igual que sucede con otros
mecanismos, la disociación puede ser desadaptativa y  utilizarse para perpetuar la
violencia, en lugar de para responder ante ella. En su forma más extrema, la
disociación permite que un delincuente pueda desarrollar una doble identidad,
otro « yo»  que asume el control cuando ataca a los demás. El psiquiatra Robert
Jay  Lifton explica este fenómeno en su libro The Nazi Doctors, donde describe a
médicos que mataban a personas durante el día, pero que por la tarde podían
volver a casa y  comportarse como maridos y  padres normales. De todos modos,
la mayoría de nosotros no nos disociamos hasta el punto necesario para matar a
otras personas; sencillamente, nos disociamos lo suficiente para tolerar que otros
maten. Cuando se trata de comer carne, la disociación nos impide relacionar lo
que hacemos con lo que probablemente estemos sintiendo. Básicamente, la
disociación nos roba la capacidad de tomar decisiones que reflejen
verdaderamente cómo nos sentimos.



No debería sorprendernos que los animales que comemos no sean los únicos
que pagan el precio de nuestra disociación. La disociación limita nuestra
conciencia personal y, por tanto, supone un obstáculo para nuestro crecimiento
personal. Prácticamente todas las tradiciones psicológicas y  espirituales entienden
que la conexión con uno mismo, o la integración, es el objetivo último del
desarrollo humano. La integración es la síntesis de los distintos aspectos de uno
mismo en un todo armonioso: cuerpo, mente y  alma; ello, Yo y  Supery ó; valores,
creencias y  conductas; y  podríamos seguir. Al igual que sucede con la
disociación, la integración no es un fenómeno de todo o nada. Existe en un
continuo. Cuanto más integrados estemos, más congruente será nuestro carácter.
Por ejemplo, si estamos suficientemente integrados, no somos personas
fundamentalmente distintas en el trabajo, en casa o con los amigos.

Dar testimonio cultiva la integración porque es un acto de conexión. Sucede a
nivel individual, cuando conectamos con nuestra experiencia interna, y  también a
nivel social, cuando conectamos con la experiencia de otros. Y por eso, el
testimonio es el talón de Aquiles del carnismo, ya que desvanece la disociación y
conduce a una sociedad más integrada. Una sociedad integrada no puede
componerse de personas a quienes, por un lado, les preocupa el bienestar de los
animales y, por otro, apoy an la crueldad generalizada para con ellos.

Ser conscientes de nuestras resistencias

A pesar del poder de transformación del testimonio, muchas personas se resisten
a testimoniar la realidad del carnismo. Para poder superar esta resistencia,
debemos entender su origen, debemos ser conscientes de nuestras resistencias.

La causa más obvia de nuestra resistencia es que el sistema está organizado
para reforzarla. En el Capítulo 5 he explicado cómo los sistemas dominantes
modelan nuestros pensamientos, emociones y  conductas ofreciéndonos el
« camino de la mínima resistencia»  para que lo emprendamos. Estos caminos
dictan qué es ser « normal» , es decir, creer y  actuar siguiendo los dictados del
sistema. Los sistemas dominantes mantienen su control, obligándonos a
adaptarnos a la norma. Dar testimonio supone desviarse del camino de la mínima



resistencia.
Otro motivo por el que nos resistimos a dar testimonio de la verdad del

carnismo es que resulta muy  doloroso. Ser consciente del intenso sufrimiento de
miles de millones de animales y  de nuestra participación en dicho sufrimiento,
puede dar lugar a emociones muy  dolorosas: pena y  dolor por los animales, ira
por lo injusto y  engañoso del sistema, impotencia ante la enormidad del
problema, miedo a que las autoridades y  a las instituciones en las que confiamos
no sean, en realidad, dignas de nuestra confianza y  culpa, por haber contribuido al
problema. Dar testimonio significa escoger el sufrimiento. Empatía significa,
literalmente, « sentir con» . Y escoger el sufrimiento es especialmente difícil en
una cultura adicta a la comodidad, una cultura que nos enseña que debemos
evitar el dolor siempre que sea posible y  que « ojos que no ven, corazón que no
siente» . Podemos reducir nuestra resistencia a dar testimonio si decidimos
valorar la autenticidad por encima del placer personal y  la integración por
encima de la ignorancia.

Un motivo relacionado con el anterior y  que contribuy e a explicar nuestra
resistencia a ver la realidad del carnismo es que nos sentimos impotentes para
cambiar un sufrimiento de tal magnitud. Es muy  fácil desanimarse cuando
creemos que « resolver»  un problema significa que el cambio debe ser
inmediato y  total. Sin embargo, le ofreceré el ejemplo de Farm Sanctuary. En la
actualidad, es una de las principales organizaciones estadounidenses de protección
a los animales de cría, con más de doscientos mil miembros y  simpatizantes. Sin
embargo, empezó en 1986 con solo dos activistas que vendían salchichas
vegetarianas desde su furgoneta Volkswagen. De hecho, el mero hecho de ver, de
dar testimonio, es un acto de poder personal. Como mínimo, ejerce un cambio
inmediato en nosotros mismos porque integra nuestros valores y  prácticas. Tal
como señala el activista vegetariano Eddie Lama, « Soy  consciente de que los

animales seguirán sufriendo y  muriendo, pero no lo harán por mi culpa» .4

Hay  otro motivo, quizás más importante, que nos lleva a resistirnos a dar fe de
la verdad del carnismo: si dejamos de sentirnos con derecho a matar y  a
consumir animales, podemos cuestionar nuestra identidad como seres humanos.
Dar testimonio nos lleva a vernos como hilos de la red de la vida, en lugar de
erguidos en la cúspide de la cadena alimentaria. Dar testimonio nos obliga a
cuestionar nuestro sentido de superioridad humana, nos obliga a reconocer que



estamos conectados con el resto del mundo natural y  que nuestra especie lleva
miles de años esforzándose por negar esta conexión. Y, sin embargo, dar
testimonio resulta liberador. Cuando nos damos cuenta de que no somos
fragmentos aislados en un mundo desconectado, sino parte de un colectivo vasto
y  viviente, conectamos con un poder mucho mayor que nuestra individualidad
personal. Ya no sustentamos un sistema basado en la dominación y  la
subyugación, un sistema que sigue el credo de Hitler, según el cual « quien no

posee el poder pierde el derecho a la vida» .5 Tal como afirma el escritor
Matthew Scully, aprendemos a no medir nuestras vidas en términos de « cosas

apropiadas, aplastadas y  asesinadas» .6

Lo más paradójico es que el motivo por el que nos resistimos a dar testimonio
de la verdad del carnismo es el mismo por el que deseamos serlo: porque nos
preocupamos. Esta es la gran verdad que se oculta bajo los mecanismos
elaborados y  laberínticos del sistema. Como nos preocupamos, queremos cerrar
los ojos. Y, como nos preocupamos, nos vemos impelidos a mirar. El modo de
superar esta paradoja es integrar lo que vemos: debemos mirar la verdad del
carnismo al tiempo que nos miramos a nosotros mismos. Debemos otorgarnos la
misma compasión que nos permitimos sentir por los animales. Cuando nos vemos
a nosotros mismos desde la compasión, vemos nuestras emociones, pero no las
juzgamos. Nos reconocemos como víctimas de un sistema que nos ha llevado a
emprender el camino de la mínima resistencia. Sin embargo, también
reconocemos que tenemos el poder de escoger un camino distinto, que tenemos
la oportunidad de tomar nuestras decisiones con libertad, sin las ataduras
psicológicas de un sistema encubierto y  coercitivo.

Presenciar el Zeitgeist

A pesar del amplio alcance del carnismo, hay  motivos para pensar que el sistema
se desestabilizará y  nos encontramos en el momento oportuno para impulsar el
cambio. Hay  varios motivos que hacen de este un buen momento para cuestionar
el carnismo: una mayor conciencia de la crisis medioambiental, una may or



preocupación por el bienestar de los animales, la creciente credibilidad y
popularidad del vegetarianismo y  la desigual disponibilidad de información sobre
el vegetarianismo y  el carnismo.

La producción en masa de carne es una de las principales causas de la

destrucción del medio ambiente.7 El metano que desprenden los miles de kilos de
estiércol reduce la capa de ozono. Los desechos tóxicos procedentes de las
toneladas de productos químicos que se usan con los animales (hormonas
sintéticas, antibióticos, pesticidas y  fungicidas) contaminan el aire y  el agua.
Miles de metros cuadrados de bosques se talan para convertirlos en campos de
pasto para ganado, lo que lleva a la erosión del suelo y  a la deforestación. Se
consume más agua de las reservas de agua dulce de la que puede reponerse. Y
los fertilizantes químicos se filtran a ríos y  arroy os, lo que da lugar a la
proliferación de microorganismos que destruy en la vida acuática. Científicos
punteros coinciden en que, de continuar así, el sistema de producción de carne en
masa provocará inevitablemente el colapso del ecosistema. La protección del
medio ambiente es una preocupación cada vez may or entre la población
occidental, como evidencia la proliferación de productos, publicaciones y
políticas « verdes» . Y cuanto más nos preocupamos por la sostenibilidad
ecológica, inevitablemente, más nos preocupamos por las prácticas carnistas.

Y es posible que no sea una casualidad que cada vez estemos más
preocupados por el bienestar de los animales, algo que demuestran la gran
cantidad de organizaciones para la protección animal que han aparecido. Y a
pesar de que, aunque tradicionalmente la defensa del bienestar animal se
centraba en las especies a las que considerábamos mascotas, cada vez se amplía
más e incluye a otros animales. Por ejemplo, en EE.UU., la may or organización
para la protección animal, la Sociedad Humana de Estados Unidos, ahora cuenta
con toda una división dedicada a la protección de los animales de cría. Y
Personas por el Trato Ético de los Animales (en inglés, People for the Ethical
Treatment of Animals o PETA), una organización más radical y  abiertamente
anticarnista, es muy  conocida por todos.

Es más; el vegetarianismo, que antes se consideraba una ideología extrema y
una dieta de cuestionable solidez nutricional, se está haciendo un hueco en la
corriente may oritaria. A pesar de que los vegetarianos siguen siendo una minoría
de la población y  de que muchos profesionales sanitarios sigan sosteniendo mitos



carnistas, a quienes han eliminado la carne de sus dietas ya no se les margina ni
se les tilda de enfermos, como hace tan solo una década. Ya no se asocia al
vegetariano con un hippie de los años sesenta, pues famosos como Sir Paul
McCartney  o el culturista y  cinco veces Mister Universo, Bill Pearl, son
embajadores de un movimiento creciente y  diverso. Y cada vez más estudios
instan a la comunidad médica a admitir, no solo que una dieta vegetariana puede
ser tan sana como una que incluya carne, sino que es muy  probable que, incluso,
lo sea más. Efectivamente, la proliferación de publicaciones, alimentos y
organizaciones vegetarianas sugiere que el movimiento está ganando fuerza y
volumen. Para comprobarlo, basta con teclear « vegano»  (persona que rechaza
todos los productos de origen animal) en cualquier buscador y  ver la gran
cantidad de resultados que aparecen.

Un último motivo por el que ahora es el momento adecuado para cuestionar
el carnismo es que la invisibilidad, la principal defensa del sistema, se está
debilitando. A la industria carnista le resulta cada vez más difícil mantener sus
secretos ocultos al público, ya que la agroindustria animal, que depende del
control de la información para mantener los mitos de la carne, se enfrenta ahora
a una fuente de información omnipresente y  no regulada: internet. El carnismo es
como el Mago de Oz; una vez se levanta el telón para mostrar el sistema, su poder
se desvanece.

Las amenazas son reales
Las amenazas son ahora

El impacto potencial es enorme

Diapositiva final de una presentación en PowerPoint titulada Bienestar y
activismo animal: lo que usted necesita saber (Animal Welfare and

Activism: What You Need to Know) de la Conferencia sobre carne del
Food Marketing Institute/American Meat Institute de 2008.

Testimonio en acción: qué puede hacer



*

Tal como he dicho antes, es posible que presenciar el amplio sufrimiento
inherente al carnismo nos haga sentir impotencia y  frustración. Sin embargo,
puede hacer cosas que influirán directamente sobre su propia vida y  sobre las
vidas de los animales de cría. Con este objetivo, le he proporcionado una lista de
recursos que encontrará al final de este libro.

Puede dar tres pasos importantes para empezar: eliminar o reducir el
consumo de productos animales, apoy ar a alguna organización de defensa animal
y  seguir informándose e informando a los demás. Aunque lo ideal sería eliminar
el consumo de productos de origen animal, el mero hecho de reducirlos puede
tener un efecto importante sobre los animales y  sobre usted mismo. Por ejemplo,
una persona que consume carne una o dos veces al mes consume muchos menos
animales que otra que consuma carne a diario. Y, obviamente, esto supone un
beneficio para los animales. Sin embargo, usted también saldrá beneficiado
porque se sentirá más integrado en sus valores y  en sus prácticas.

Y tampoco tiene por qué sentirse solo en su lucha por el cambio. Millones de
personas en todo el mundo trabajan activamente para abolir el carnismo, y  ahora
es más fácil que nunca unirse a ellos. Si cerca de usted no hay  ningún grupo
vegetariano o ninguna organización de defensa animal, puede entrar en contacto
con alguno mediante internet. Colaborar con una organización le ofrece la
oportunidad de colaborar con la causa de distintas maneras. Puede donar dinero o
participar en las campañas de defensa animal, entre muchas otras cosas, para
aliviar el sufrimiento de los animales.

Es posible que lo más importante sea que siga aprendiendo y  enseñando a los
demás. Olvidar y  regresar a la comodidad de la anestesia psicológica resulta
demasiado fácil. Recuerde que el esquema carnista le empujará de nuevo a la
mentalidad carnista y  que su conciencia de la realidad de la producción de carne
se verá mermada si no se esfuerza activamente en mantenerse informado y  en
intentar profundizar en su comprensión del problema.* Convierta el dar
testimonio en un credo.

Mantenerse informado no significa exponerse continuamente a
imágenes gráficas. Una vez sea consciente del sufrimiento de los

animales de cría, no es necesario que vuelva a exponerse a información
que puede resultar traumática.



*

Más allá del carnismo

Los mecanismos que permiten el consumo de carne a gran escala no son
exclusivos del carnismo. Tal como he señalado, el carnismo es una de muchas
ideologías arraigadas o dominantes. Y todas las ideologías dominantes que
necesitan de la participación de personas que, de estar más informadas, podrían
decidir retirar su apoy o utilizan los mismos mecanismos que el carnismo. Por
tanto, entender el carnismo nos ayuda a pensar de forma más crítica acerca de
todos los sistemas en que participamos. Piense en los argumentos y  en la
psicología que han permitido el odio y  la discriminación generalizados hacia los
homosexuales, en el arraigado sistema de apartheid y  en el genocidio de Darfur.
En todos estos casos, la violencia se ha negado, justificado y  distorsionado para
lograr el apoy o de las masas.

Y lo mismo sucede cuando decidimos dar testimonio. Como las ideologías
destructivas comparten características estructurales parecidas, dar testimonio
sobre lo que es el carnismo puede proporcionarnos una estructura desde la que
dar testimonio sobre otros sistemas. Efectivamente, la capacidad de « dar
testimonio»  va mucho más allá del carnismo, porque dar testimonio no es algo
que hacemos, es lo que somos. No se trata de una práctica aislada, sino de una
forma de relacionarse con uno mismo y  con el mundo. Es una forma de vida que
informa de nuestras interacciones con nosotros mismos y  con los demás. Y la
capacidad de dar testimonio no tiene límites.* De hecho, como nos hace sentir
fuertes, cuanto más testimonio demos, mayor será nuestra capacidad de hacerlo.
Al igual que sucede con la compasión, nuestra capacidad de dar testimonio
aumenta con la práctica.

Es cierto que dar testimonio puede resultar doloroso, en
ocasiones, pero nunca debe hacerle sentir inseguro a nivel

emocional. Dar testimonio significa mantenerse abierto mental y
emocionalmente a la experiencia propia y  ajena y  no significa

obligarse a asimilar información profundamente perturbadora. Son
muchos los defensores de animales que acaban traumatizados por una



sobreexposición a los horrores de la producción de carne. Dar
testimonio así es innecesario y, además, acaba resultando

contraproducente.

El valor de ser testigos

Dar testimonio requiere valor. Hay  que ser valiente para abrir el corazón al
sufrimiento de otros y  reconocer que, para bien o para mal, formamos parte del
sistema que permite ese sufrimiento. Efectivamente, tal como explica James
O’Dea, ex director de Amnistía Internacional:

El testigo está dentro, junto a los que sufren y  son maltratados; el
testigo tiene una extraordinaria capacidad para mantenerse en el
fuego de odio y  de la violencia sin alimentar esos elementos. De
hecho, la forma más profunda de ser testigo de lo que sucede es una
forma de compasión por todos los seres que sufren… En realidad,
jamás somos observadores externos. Estamos juntos, en el interior de
la herida. Lo que sucede es que algunos sienten el dolor y  otros están

anestesiados. Estamos dentro de todo lo que debe ser transformado.8

Dar testimonio exige tener el valor de negarse a seguir el camino de la
mínima resistencia. Al igual que a la vaca Emily, nos han puesto en fila y  nos han
enseñado a seguir un camino que nosotros no hemos elegido. Sin embargo, al
igual que Emily, podemos decidir abandonar la fila y  cambiar el rumbo de
nuestra vida. Tanto si era consciente, como si no, de la realidad del carnismo
antes de leer el libro, lo cierto es que ha decidido leerlo, lo que demuestra que ha
tenido el valor de emprender el camino menos trillado. La información que
contiene el libro es provocadora, controvertida y, en ocasiones, muy
perturbadora. Hay  que ser muy  valiente para integrarla.

Decidir dar testimonio exige tener el valor de materializar el potencial del



alma humana. Dar testimonio exige que apelemos a las cualidades más elevadas
de nuestra especie, cualidades como la convicción, la integridad, la empatía y  la
compasión. Resulta muchísimo más fácil mantener los atributos de la cultura
carnista: apatía, complacencia, egoísmo e ignorancia « feliz» . Escribí este libro
(di testimonio) porque creo que, en tanto que seres humanos, tenemos el deseo
fundamental de esforzarnos en ser lo mejor que podamos ser. Y creo que todos y
cada uno de nosotros tenemos la capacidad de actuar como potentes testigos en
un mundo muy  necesitado. A lo largo de mi carrera como profesora, escritora y
oradora, así como en el transcurso de mi vida personal, he tenido la oportunidad
de hablar con miles de personas. He presenciado, una y  otra vez, el valor y  la
compasión del mal llamado ciudadano medio: alumnos previamente apáticos que
se convierten en activistas apasionados, consumidores de carne de toda la vida
incapaces de contener las lágrimas cuando presencian imágenes de crueldad
animal y  que no vuelven a probar la carne jamás, carniceros que, súbitamente,
relacionan la carne con el animal vivo del que procede y  son incapaces de seguir
matándolos y  toda una comunidad de consumidores de carne que ayudaron a una
vaca en su desesperada huida del matadero.

En última instancia, dar testimonio exige tener el valor de tomar partido. Ante
la violencia en masa, debemos asumir inevitablemente uno de dos roles: víctima
o verdugo. Judith Herman afirma que todos los espectadores se ven obligados a
tomar partido, y a sea por acción o por omisión, y  que la neutralidad moral no
existe. Efectivamente, tal como señala Elie Wiesel, premio Nobel de la Paz y
superviviente del Holocausto: « La neutralidad ay uda siempre al opresor, jamás a

la víctima. El silencio alienta al torturador, nunca al torturado» .9 Dar testimonio
nos permite escoger la función que queremos desempeñar, en lugar de permitir
que nos sea asignada. Y, aunque es posible que algunos de los que decidimos
ponernos del lado de la víctima acabemos sufriendo, en palabras de Herman,

« No puede haber honor más grande que este» .10



Guía para el grupo de lectura del libro

Capítulo 1. ¿Para amar o para comer?

Las personas tienden a presentar distintos niveles de tolerancia a la hora de comer
cortes de carne « poco habituales» . Por ejemplo, algunos consumidores de carne
evitan cortes atípicos (p. ej . cuellos de pavo) mientras que otros son más
« aventureros»  y  están dispuestos a probar distintos tipos de carne. ¿Por qué cree
que sucede y  cómo pueden influir estas diferencias en el debate de si comer
animales es ético o no?

¿Por qué exactamente la empatía es « intrínseca a nuestra
identidad»  y  cómo puede afectar a nuestra capacidad empática
general el bloqueo de la empatía hacia determinadas especies?

Antes de leer la escena sobre la cena al principio del capítulo,
¿se había preguntado alguna vez por qué comemos unos animales
y  no otros? Si no, ¿por qué no? En caso afirmativo, ¿cuándo y  por
qué?

¿Alguna vez se ha sentido incómodo al comer determinados
cortes de carne « normales» ? ¿Por qué? ¿Cómo reaccionó ante el
malestar?

¿En algún momento de su vida ha tenido una imagen negativa
de los vegetarianos y  los veganos? ¿Qué imagen tenía y  por qué
cree que mantenía esas creencias?

Capítulo 2. El carnismo: «Las cosas son así»



El especismo es la ideología que considera correcto considerar que unos animales
son mejores que otros. ¿Cómo conforma el especismo al carnismo? ¿En qué se
parecen y  se diferencian las dos ideologías?

El carnismo, ¿es lo « contrario»  al vegetarianismo o al
veganismo?

Las feministas han tenido éxito en sus esfuerzos por cuestionar
el sexismo, pero no afirmando que todo el mundo debería ser
feminista, sino exponiendo la ideología del patriarcado, la
ideología que permite el sexismo. La mayoría de personas no
apoya el sexismo, pero tampoco se consideran feministas. ¿Cómo
podrían utilizar un marco parecido quienes desean cuestionar el
carnismo?

El carnismo reconfigura el consumo de carne para que la
práctica no se entienda como una cuestión de ética personal, sino
como el resultado final e inevitable de un sistema de creencias
profundamente arraigadas. ¿Cómo puede esta reconfiguración
convertir el consumo de animales en una cuestión de justicia
social y  qué implicaciones tiene para la defensa del
vegetarianismo y  del veganismo?

Capítulo 3. Cómo son las cosas en realidad

Este capítulo se centra en la crueldad inherente a las explotaciones de cría
intensiva o EEAC, en las que se produce la mayoría de la carne que consumimos.
¿Cree que el concepto de carnismo también es aplicable a las explotaciones
familiares más pequeñas? ¿Por qué sí o por qué no?

¿Cómo se aplica el concepto de carnismo a la carne « sin
sufrimiento» ? ¿Se puede usar el carnismo para cuestionar esta
etiqueta?

Este capítulo resulta difícil de leer porque ofrece



descripciones gráficas de crueldad animal. ¿Cómo le ha afectado?
¿Qué le ha resultado más interesante o perturbador?

Capítulo 4. Daños colaterales

Este capítulo describe el impacto del carnismo sobre los derechos humanos y  el
medio ambiente. ¿Cómo pueden usar las personas preocupadas por el bienestar
animal el concepto de carnismo para llegar a o aliarse con quienes trabajan en
defensa de los derechos humanos y  de la justicia medioambiental?

Los lobbies de la agroindustria animal desempeñan una
función muy  importante en el mantenimiento del poder
económico y  legislativo de la industria agrícola animal, al igual
que hacen por la industria tabaquera los lobbies del tabaco. ¿Cómo
podría el hecho de presentar el consumo de animales como una
ideología ay udar a combatir a los lobbies y  a la legislación que
promueven, como las subvenciones a la carne?

« Convertir en rutina»  es un fenómeno habitual entre los que
trabajan en la industria del despiece de carne. ¿Cree que este
convertir en rutina también influye en la experiencia de los
consumidores de carne?

Capítulo 5. La mitología de la carne

El movimiento de la sostenibilidad, defendido por personas como Michael Pollan
(El dilema del omnívoro), se opone a la cría en explotaciones, pero apoy a e,
incluso, celebra el sacrificio y  el consumo de (algunos) animales. Por ejemplo,
Pollan ha afirmado que cazar es una expresión natural del orden natural de la
vida: « … el hombre no ha hecho nada para crear esta cadena alimentaria; solo
participa en ella en una función de depredador diseñada hace mucho tiempo»



(pp. 362-363). También afirma que la ambivalencia moral del cazador es lo que
hace de la caza una actividad encomiable (p. 361). ¿Cómo se aplica el concepto
de carnismo al movimiento de sostenibilidad? ¿Cuáles de las tres « N»  (comer
carne es normal, natural y  necesario) sustentan el « ecocarnismo» ?

¿Cree que está bien consumir carne de animales criados en
explotaciones a pequeña escala? En caso afirmativo, ¿por qué? En
caso contrario, ¿por qué no? ¿Cree que el concepto de carnismo
también se aplica a este tipo de explotaciones? ¿Por qué sí o por
qué no?

Michael Pollan también ha afirmado que, aunque hay  una
parte de él que envidia la solidez moral de los vegetarianos, hay
otra parte que los compadece porque « los sueños de inocencia no
son más que eso y, por lo general, dependen de una negación de
la realidad que puede ser su propia forma de arrogancia»  (p.
362). ¿Cómo se interpreta esta afirmación desde la perspectiva
carnista?

Las tres « N»  afectan de manera diferente a distintas
personas. Hay  personas a quienes una « N»  afecta más que las
demás. ¿Cuáles han influido más sobre usted? ¿Cómo puede ser
consciente de ello contribuir a la generalización del
vegetarianismo y  del veganismo?

Una de las justificaciones carnistas más habituales y  que no
he mencionado en el libro es que, si las plantas también son
sensibles (como algunos estudios parecen sugerir), comer
animales no es muy  distinto a comer frutas y  verduras. ¿Cómo se
usa el argumento de que « las plantas también sufren»  para
reforzar el carnismo y  cómo podemos responder a esta
justificación?

Como se necesita muchísima más vida animal para alimentar
a los animales que luego se comen los humanos que si los
humanos se comieran las plantas directamente, ¿podríamos
argumentar que el carnismo victimiza a las plantas, además de a
los animales?



Capítulo 6. La lente del carnismo

Los ovolactovegetarianos, que consumen productos lácteos de ciertos animales y
los huevos de algunas aves, ¿se valen también de la anestesia psicológica carnista?
¿Cómo y  por qué?

¿Cree que ha escapado de la Matrix carnista? En caso
afirmativo, ¿qué le llevó a ello? ¿Fue un hecho aislado o una serie
de acontecimientos? Si aún no ha escapado, ¿por qué no lo ha
hecho?

Capítulo 7. Dar testimonio

Dar testimonio es la piedra angular de la justicia social. Sin embargo, no es
suficiente. ¿De qué forma podemos, en tanto que testigos, trabajar en aras de la
justicia para los animales y  el resto de víctimas?

La exposición excesiva es un fenómeno habitual entre las
personas que trabajan por el cambio social y  puede provocar
traumas y  « quemar» . ¿Cómo se puede detectar y  prevenir la
exposición excesiva?

¿Cómo podemos seguir siendo testigos activos sin correr el
riesgo de quemarnos?

¿Cómo podemos crear un ambiente que ay ude a los demás a
avanzar hacia la voluntad de dar testimonio?

Quizás no esté plenamente convencido de que sea el carnismo
lo que nos hace comer carne. De ser así, ¿qué le retiene?



*
Recursos*

Nota: los libros y  páginas web que aparecen en esta sección están
en lengua inglesa.

I. Cómo pasar a una dieta sin carne

The Ultimate Vegan Guide: Compassionate Living without Sacrifice, de Erik
Marcus
Es un libro breve y  fácil de leer, que explica a los lectores todo lo que necesitan
saber para adoptar un estilo de vida sano y  sin carne. Algunos de los temas que
abarca son por qué dejar de comer carne, recetas, nutrición, hacer la compra y
salir a cenar, entre muchos otros.
 
Physicians Committee for Responsible Medicine (PCRM)
www.pcrm.org
Esta página web ofrece pautas para emprender una vida vegetariana, consejos
para reducir el consumo de carne y  una enorme cantidad de información útil
sobre salud y  nutrición.
 
Vegetarian Resources Group (VRG)
www.pcrm.org
Aquí encontrará respuestas a las preguntas más habituales sobre el estilo de vida
y  la nutrición vegetarianos, información acerca de ingredientes animales en
distintos alimentos, menús de muestra y  artículos sobre distintos temas
relacionados con el vegetarianismo.
 
www.pcrm.org

http://www.pcrm.org
http://www.pcrm.org
http://www.pcrm.org


Esta página web es una « mina»  de información. En ella encontrará consejos
sobre cómo pasarse a una dieta sin carne, información que compara el cambio
dietético gradual con el cambio más abrupto, cómo gestionar los antojos iniciales,
respuestas a las preocupaciones sobre lo que supone una dieta sin carne,
explicación sobre las emociones nuevas que pueden despertar la carne y  el
vegetarianismo y  mucho más.
 
Vegetarian Times: Vegetarian Beginner’s Guide
Los editores de la revista Vegetarian Times han elaborado esta fantástica
introducción al estilo de vida vegetariana. Responde a preguntas sobre los
suplementos vitamínicos y  los distintos tipos de vegetarianismo y  ofrece ideas
para la despensa, recetas y  menús, además de desmontar las creencias erróneas
acerca del vegetarianismo. Es un libro en tapa blanda y  puede encontrarlo en
Amazon.
 
Personas por el Trato Ético de los Animales (PETA)
www.peta.org
www.goveg.com
Es una página web gigantesca, repleta de información sobre diversos temas
relativos a los animales. Encontrará una guía de iniciación al vegetarianismo, un
blog de cocina vegetariana y  muchísimos recursos más.
 
VegFamily
www.vegfamily.com
Esta excelente revista en línea contiene muchísima información sobre la vida
vegetariana para toda la familia. Hay  consejos para mujeres embarazadas y
sobre la crianza de bebés y  niños vegetarianos y  la elaboración de menús
familiares sanos. También alberga un foro múltiples recursos para vegetarianos.
Vegetarianteen.com
Esta página web facilita el contacto entre adolescentes vegetarianos y
proporciona gran cantidad de información especialmente interesante para
jóvenes. Hay  libros y  reseñas, consejos sobre moda de origen no animal e
información para los padres preocupados porque su hijo ha decidido dejar de
comer carne.

http://www.peta.org
http://www.goveg.com
http://www.vegfamily.com
http://www.Vegetarianteen.com


Producto animal Producto vegetariano

 
Doctor John McDougall
www.drmcdougall.com
El doctor McDougall ha escrito múltiples artículos y  libros y  ha grabado un DVD
sobre alimentación vegetariana saludable.

II. Sustitutos vegetarianos para productos animales

En la actualidad, podemos encontrar sustitutos vegetarianos para prácticamente
todos los productos animales. Como cada producto tiene un sabor y  una textura
distintos, vale la pena que pruebe varios para ver cuál prefiere. Algunos son tan
parecidos que ni los consumidores de carne más empedernidos notan la
diferencia; otros no pretenden parecerse a la carne. Y, tal como sucede con
cualquier otro tipo de comida, los hay  de distintos precios y  unos son mucho más
accesibles que otros.

Algunas de las marcas más « de verdad»  son Boca, Tofurkey, Lightlife, Yves,
Tofutti, Field Roast, Silk, So Decadent, Morningstar Farms, Earth Balance y
Veganise. En la página web del Vegetarian Resources Group (www.wrg.org)
encontrará un vínculo a una larga lista de sustitutos de carne, productos lácteos y
huevos. Por otro lado, en www.wrg.org encontrará información sobre cómo
transformar recetas basadas en carne en alternativas vegetarianas, listas y
reseñas de alimentos sustitutivos y  consejos sobre cómo cocinar sin productos
animales. Uno de los apartados de la página de PETA,
www.peta.org/accidentallyvegan, incluye una lista de los alimentos más
consumidos y  que no contienen productos de origen animal, desde Fritos a masa
de pizza Pillsbury. Y en www.VeganEssentials.com podrá comprar todo tipo de
productos de origen no animal, desde golosinas a zapatos.

A continuación, encontrará algunos sustitutos vegetarianos con los que se
puede empezar a probar:

 

http://www.drmcdougall.com
http://www.wrg.org
http://www.wrg.org
http://www.peta.org/accidentallyvegan
http://www.VeganEssentials.com


Mantequilla Earth Balance, Smart Balance

Preparados para hornear
(tortitas, galletas, pasteles)

Cherrybrook Kitchen Mixes

Queso para untar Tofutti o Soy  Kaas Cream Cheese

May onesa Vegenaise o Nay onaise

Huevos (para cocinar) Ener-G Egg Replacer

Yogur Yogur de soja

Crema de leche Silk Creamer

Leche Leche de soja

Nata montada Nata montada de soja

Chocolate con leche Chocolate negro

Hamburguesa
Boca Burger, Morningstar Farm’s
Griller’s Prime

Perrito caliente Yves Hot Dogs

Salchicha
Field Roast, Tofurkey, Gimme Lean,
Morningstar Farm Sausages

Nuggets de pollo Boca Chick’n Nuggets (o Patties)

Embutido lonchado Tofurkey, Lightlife Smart Deli Slices

Tiras de ternera/solomillo
Morningstar Farms Meal Starters
(también tienen tiras de pollo)

Costillar a la barbacoa Morningstar FarmsHickory  BBQ Ribs



III. Consejos para ir de compras y comer fuera

El Vegetarian Resources Group ofrece soluciones a las dificultades más
habituales a la hora de comprar, comer fuera o viajar. En su página web hay
listas de cadenas de restaurantes aptas para vegetarianos y  de guías online de
restaurantes, además de consejos para leer las etiquetas de los productos cuando
se quieren evitar los productos de origen animal.

La cadena de alimentación Trader Joe’s, en www.traderjoes.com, ofrece listas
para imprimir de todos los productos vegetarianos que vende. Las tiendas físicas
también disponen de copias de estas listas.

En www.vegan.com encontrará una lista de todos los ingredientes de origen
animal o derivados de animales, como el suero de leche o la manteca.

La mayoría de grandes cadenas de alimentación ofrecen y a diversos
sustitutos vegetarianos y  algunos productos pueden comprarse a través de
internet.

Si sale a comer, vale la pena saber qué alimentos contienen siempre, o casi
siempre, productos de origen animal. Por ejemplo, el risotto casi siempre lleva
queso y  es muy  probable que el arroz se haya cocido en caldo de ave. Vale la
pena llamar con antelación al restaurante para preguntar si ofrecen platos
vegetarianos y, en caso negativo, si el chef le prepararía algo expresamente. En
muchos restaurantes no supone un problema encargar un menú vegetariano.

IV. Organizaciones que promueven el vegetarianismo y el
bienestar de los animales de cría intensiva

Hay  múltiples organizaciones que promueven el vegetarianismo y  el bienestar de
los animales de cría intensiva. A continuación encontrará una breve lista de
grupos de distintos tipos.
 
Farm Sanctuary
www.farmsanctuary.org

http://www.traderjoes.com
http://www.vegan.com
http://www.farmsanctuary.org


Se trata de una organización que rescata y, luego, da santuario a animales de cría
intensiva. Ofrece información sobre sus campañas en defensa de los animales de
cría intensiva y  también, sobre el vegetarianismo, la educación y  la defensa
animal.
 
The Humane Farming Association
www.hfa.org
Esta página ofrece información sobre EEAC, legislación sobre el bienestar de los
animales de cría intensiva, campañas de boicot y  oportunidades para contribuir a
mejorar la vida de estos animales.
 
FARM (Farm Animal Rights Movement)
www.farmusa.org
FARM ofrece información sobre campañas en defensa del bienestar de los
animales de cría intensiva, vegetarianismo y  oportunidades para las personas que
deseen implicarse en el movimiento.
 
Jewish Veg
www.jewishweg.com
Esta página proporciona información sobre el judaísmo y  el vegetarianismo y
abarca la alimentación kosher.
 
The Christian Vegetarian Association
www.christianveg.com
Esta página es un lugar de reunión para vegetarianos cristianos, que aquí
encuentran información sobre cómo conectar el cristianismo con el
vegetarianismo.
 
International Vegetarian Union
www.ivu.org
Esta página contiene información sobre el vegetarianismo en el mundo e incluy e
información para viajeros vegetarianos.
 
North American Vegetarian Society (NAVS)

http://www.hfa.org
http://www.farmusa.org
http://www.jewishweg.com
http://www.christianveg.com
http://www.ivu.org


www.navs-onine.org
La NAVS ofrece información y  material sobre acontecimientos vegetarianos,
estilo de vida vegetariano y  jardinería y  agricultura veganas, entre muchas otras
cosas.
 
Humane Society of the United States (HSUS)
www.hsus.org
Ahora, la HSUS tiene una división de animales de cría intensiva, que ofrece
mucha información sobre la vida de estos animales, además de sobre campañas
y  legislación. Aquí también encontrará varias recetas vegetarianas.

V. Lecturas y DVD recomendados

Hay  innumerables libros y  DVD sobre la filosofía, la cocina y  la salud
vegetarianas. A continuación, encontrará algunos por los que puede empezar
(encontrará las referencias completas en la Bibliografía).

 
Living Among Meat Eaters, de Carol J. Adams
Un libro excelente que ay uda, tanto a los vegetarianos recientes como a los más
veteranos, a vivir en un mundo carnista. Incluye consejos sobre cómo hablar con
los consumidores de carne, comer en grupos mixtos y  encontrar la fuerza interior
al tiempo que se es vegetariano.
 
How to Eat Like a Vegetarian Even If You Never Want To Be One: More Than
250 Shortcuts, Strategies, and Simple Solutions, de Patti Breitman y Carol J.
Adams
Una guía fantástica para vegetarianos principiantes, con consejos sencillos para
elaborar comidas sin carne, listas y  gráficos sobre nutrición e ingredientes,
además de toda una serie de recursos prácticos para una alimentación saludable.
 
Thanking the Monkey , de Karen Dawn
Un libro exhaustivo y  muy  elogiado sobre cuestiones de bienestar animal, que

http://www.navs-onine.org
http://www.hsus.org


incluy e las relativas a los animales de cría intensiva.
 
Vegan: The New Ethics of Eating de Erik Marcus
Un básico del veganismo. Breve, pero repleto de información valiosísima.
 
The Food Revolution, de John Robbins
Una completa guía del estilo de vida vegetariano.
 
Dominion de Matthew Scully
Una « defensa conservadora»  de los derechos animales. Scully  explica por qué
los conservadores deben ocuparse del bienestar de los animales.
Animal Liberation, de Peter Singer
Un clásico para todos los interesados en el bienestar animal.
 
DVD sobre nutrición y salud, del doctor Michael Greger
Son DVD interesantes, entretenidos e informativos sobre los riesgos que entraña
el consumo de productos animales y  sobre los beneficios del vegetarianismo.
Disponibles en www.drgreger.org.
 
DVD, de Tribe of Heart
Documentales muy  emotivos sobre las vidas de los animales explotados por los
seres humanos. Disponibles en www.tribeofheart.org.
 
Food, Inc.
Un potente documental del director Robert Kenner acerca de la agroindustria
animal. Con la participación de Eric Schosser y  de Michael Pollan.

 

http://www.drgreger.org
http://www.tribeofheart.org


Notas

Capítulo 1. ¿Para amar o para comer?

1 Holm L. y  Mohl M. (2000), « The Role of meat in Everyday  Food
Culture: An Analy sis of an Interview Study  in Copenhagen» , en Appetite, 34, pp.
277-283.

2 Fiddes N. (1991) Meat: A Natural Symbol, Nueva York, Rutledge; Peter
Farb y  George Armelagos (1980) Consuming Passions: The Anthropology of
Eating, Boston, Houghton Mifflin; Simoons Frederick J. (1961) Eat Not This Flesh:
Food Avoidances in the Old World, Madison, University  of Wisconsin Press; (19
abril 2004) « Food Taboos: It’s All a Matter of Taste» , en National Geographic
News,
http://news.nationalgeographic.con/news/2004/04/0419_040419_TVfiidtaboo.html
(acceso 26 marzo 2009); Fessler Daniel M. T. y  Navarrette Carlos David (2003)
« Meat is Good to Taboo: Dietary  Prescriptions as a Product of the Interaction of
Psy chological Mechanisms and Social Processes» , en Journal of Cognition and
Culture 3.1, pp. 1-40,
http://sscnet.ucla.edu/anthro/faculty/fessler/pubs/MeatIsGoodToTaboo.pdf (acceso
26 marzo 2009).

3 Farb y  Armelagos; Simoons; Kelly, « The Role of Psychology  in the
Study  of Culture» , Universidad Purdue,
http://web.tcs.purdue.edu/~drkelly/KellyMacheryMallonMasonSttchCommentonMesoudetal.htm
(acceso 26 marzo 2009).

http://news.nationalgeographic.con/news/2004/04/0419_040419_TVfiidtaboo.html
http://sscnet.ucla.edu/anthro/faculty/fessler/pubs/MeatIsGoodToTaboo.pdf
http://web.tcs.purdue.edu/~drkelly/KellyMacheryMallonMasonSttchCommentonMesoudetal.htm


Capítulo 2. El carnismo: «Las cosas son así»

1  Citado en Grossman Dave (1996) On Killing: The Psychological Cost of
Learning to Kill in War and Society, Nueva York, Back Bay  Books, p. 12.

2 Grossman, Dave; Stout Martha (2005) The Sociopath Next Door, Nueva
York, Broadway  Books.

3 Grossman, Dave, p. 15.

Capítulo 3. Cómo son las cosas en realidad

1 Véanse las estadísticas de la Sociedad Humana de Estados Unidos sobre
las explotaciones ganaderas para acceder a estadísticas sobre el consumo de
carne y  la matanza de animales, disponibles en http://www.hsus.org/farm.

2  Departamento de Agricultura de EE.UU., Administración de la
Inspección de Cereales, Empaquetadoras y  Corrales ( GIPSA ),
http://www.gipsa.usda.gov/GIPSA/webapp?
area=newsroom&subject=landing&topic=cc-budget-03 (acceso 30 marzo 2009).
Declaraciones de David R. Shipman, Administrador en funciones de la
Administración de la Inspección de Cereales, Empaquetadoras y  Corrales, ante el
Subcomité de Agricultura, Desarrollo Rural y  Agencias Asociadas, en relación a
la propuesta presupuestaria FY 2003.

3 Zwerdling Daniel (junio 2007) « A View to a Kill» , Gourmet, junio 2007,
http://www.gourmet.com/magazine/2000s/2007/06/aviewtoakill (acceso 26 marzo
2009). véase también Severson Kim (12 marzo 2008) « Upton Sinclair, Now
Play ing on You Tube» , en The New York Times,
http://www.nytimes.com/2008/03/12/dining/12animal.html?pagewanted=1&_r=3
(accesp 26 marzo 2009).

4  Schlosser Eric, (3 septiembre 1998) « Fast Food Nation: Meat and
Potatoes» , en Rolling Stone, http://www.ericsecho.org/investigation2.htm (acceso
13 marzo 2009).

http://www.hsus.org/farm
http://www.gipsa.usda.gov/GIPSA/webapp?area=newsroom&subject=landing&topic=cc-budget-03
http://www.gourmet.com/magazine/2000s/2007/06/aviewtoakill
http://www.nytimes.com/2008/03/12/dining/12animal.html?pagewanted=1&_r=3
http://www.ericsecho.org/investigation2.htm


5  Estudio citado por la Sociedad Humana de Estados Unidos, disponible en
http://www.hsus.rog/farm/resources/animals/pigs/pigs.html.

6  Para información sobre el SEP, véase McCormick Donaldson Tammy,
« Is Boredom Driving Pigs Crazy ?» , documento de trabajo, Facultad de Recursos
Naturales de la Universidad de Idaho,
http://www.cnr.uidaho.edu/range556/Appl_BEHAVE/projects/pigs_ster.html (acceso
26 marzo 2006 ) y  Du Way ne (junio 2004), « Porcine Stress Sy ndrome Gene and
Pork Production» , Ministerio de Ontario de Alimentos Agrícolas y  Asuntos
Rurales, http://www.omafra.gov.on.ca/english/livestock/swine/facts/04-053.htm
(acceso 27 marzo 2009). Para información sobre las bases genéticas del TEPT ,
véase Midei Aimée (22 septiembre 2002) « Identification of the First Gene in
Posttraumatic Stress Disorder» , en Bio-Medicine, http://news.bio-
medicine.org/biology-news-2/Identification-of-the-first-gene-in-posttraumatic-
stress-disorder-6692-1/ (acceso 27 marzo 2009).

7  Du Way ne (junio 2004), « Porcine Stress Sy ndrome Gene and Pork
Production» , Ministerio de Ontario de Alimentos Agrícolas y  Asuntos Rurales,
http://www.omafra.gov.on.ca/english/livestock/swine/facts/04-053.htm (acceso 27
marzo 2009).

8  Vansickle Joe (15 septiembre 2008), « Preparing Pigs for Transport» , en
The National Hog Farmer, http://nationalhogfarmer.com/behavior-welfare/0915-
preparing-pigs-transport/ (acceso 26 marzo 2009).

9 Eisnitz Gail (1997) Slaughterhouse: The Shocking Story of Greed, Neglect,
and Inhumane Treatment Inside the U.S.: Meat Industry, Amherst, Prometheus
Books.

10  Schlosser Eric, « Fast Food Nation: Meat and Potatoes» .
11 . Eisnitz Gail, p. 68.
12  Ibid., p. 84.
13  Eisnitz Gail, p. 93.
14  Irvin David (22 septiembre 2007) « Control Debate, Growers Advised» ,

en Arkansas Democrat Gazette, edición del Noroeste de Arkansas,
http://www.nwanews.com/adg/Business/202171/ (acceso 26 marzo 2009).

http://www.hsus.rog/farm/resources/animals/pigs/pigs.html
http://www.cnr.uidaho.edu/range556/Appl_BEHAVE/projects/pigs_ster.html
http://www.omafra.gov.on.ca/english/livestock/swine/facts/04-053.htm
http://news.bio-medicine.org/biology-news-2/Identification-of-the-first-gene-in-posttraumatic-stress-disorder-6692-1
http://nationalhogfarmer.com/behavior-welfare/0915
http://www.nwanews.com/adg/Business/202171


15  Citado en Dunayer Joan (2001) Animal Equality: Language and
Liberation, Derwood, Ryce Publishing, p. 138.

16  Ibid., p. 137.
17  Ibid.
18  Citado en Fiddes, p. 96.
19  Pollan Michael (2006) The Omnivore’s Dilemma: A Natural History of

Four Meals, Nueva York, Penguin, p. 72 (trad. cast. [2011] El dilema del
omnívoro, Donostia, Cuadernos Mugaritz de Gastronomía).

20  Ibid., p. 69.
21  véase Lane Clyde, Jr., et al. (enero 2007) « Castration of Beef Calves» ,

en TheBeefSite.com: The Website for the Global Beef Industry,
http://www.thebefsite.com/articles/930/castration-of-beef-calves.

22  Pollan Michael (31 marzo 2002) « Power Steer» , en The New York
Times, sec. 6; Consejo para la Defensa de los Recursos Nacionales (15 julio 2005)
« Pollution from Giant Livestock Farms Threatens Public Health» ,
http://www.nrdc.org/water/pollution/nspiils.asp (acceso 27 marzo 2009).

23  Eisnitz Gail, p. 46.
24  Ibid., pp. 43-44.
25  Schlosser Eric, « Fast Food Nation: Meat and Potatoes» .
26  Warrick Joby  (10 abril 2001) « The Die Piece by  Piece» , en The

Washington Post, http://www.hfa.org/hot_topic/wash_post.pdf (acceso 26 marzo
2009).

27  Blakeslee Sandra (1 febrero 2005) « Minds of Their Own: Bird Gain
Respect» , en The New York Times,
http://www.nytimes.com/2005/02/01/science/01bird.html (acceso 31 marzo 2009).

28  Balk Josh, « COK Investigation Exposes Chicken Industry  Cruelty ;
Undercover Footage of Perdue Slaughter Plant Reveals Routine Abuse» ,
Compassion Over Killing, en http://www.cok.net/camp/inv/perdue/notes.php.

29  Para información acerca de los estudios sobre el dolor citados en esta

http://www.TheBeefSite.com
http://www.thebefsite.com/articles/930/castration-of-beef-calves
http://www.nrdc.org/water/pollution/nspiils.asp
http://www.hfa.org/hot_topic/wash_post.pdf
http://www.nytimes.com/2005/02/01/science/01bird.html
http://www.cok.net/camp/inv/perdue/notes.php


sección, véase Anand J. S., Phil D. y  Hickey  P. R. (noviembre 1987) « Pain and
Its Effects in the Human Neonate and Fetus» , en New England Journal of
Medicine, 317.21, pp. 1.321-1.329, http://www.cirp.org/library/pain/anand/ (acceso
27 marzo 2009).

Austin Liz (16 junio 2006) « Whole Foods Bans Sale of Live Lobsters» , en
CBSnews.com,
http://www.cbsnews.com/stories/2006/06/16/ap/business/mainD8199PR00.shtml
(acceso 27 marzo 2009); Chamberlain David B. (15 diciembre 2006), « Babies
Remember Pain» , en CIRP.org: The Circumcision Reference Library,
http://www.cirp.org/library/psych/chamberlain (acceso 27 marzo 2009);
Chamberlain David B. (1989) « Babies Remember Pain» , en Journal of Prenatal
and Perinatal Psychology and Health, 3.4, pp. 297-310,
http://www.cirp.org/library/psych/chamberlain (acceso 27 marzo 2009).

Chambers J. P., et al, (2000) « Self-Selection of the Analgesic Drug Carprofen
by  Lame Broiler Chickens» , en The Veterinary Record, 146.11, pp. 307-311.
véase también Mary  T. Phillips (1993) « Savages, Drunks, and Lab Animals: The
Researcher’s Perception of Pain» , en Society and Animals, 1.1, pp. 61-81.

30  Chong Jia-Rui (12 julio 2008) « Wood-Chipped Chickens Fuel Outrage» ,
en Los Angeles Times, http://articles.latimes.com/2003/nov/22/local/me-chipper22
(acceso 26 marzo 2009).

31  Asociación Americana de Veterinaria (13 octubre 2008) « Welfare
Implications of the Veal Calf Husbandry» , en
http://www.avma.org/issues/animal_welfare/veal_calf_husbandry_bgnd.asp (acceso
27 marzo 2009).

32  Eisnitz Gail, p. 43.
33  Para información sobre las capacidades cognitivas de los animales

marinos, véase la página web de la Sociedad Humana de Estados Unidos
(Humane Society  of the United States o en inglés, HSUS), en
http://www.husus.org/farm/resources/animals. véase también, Brown Culum,
Laland Kevin y  Krause James (comps.) (2006) Fish Cognition and Behavior,
Oxford, Blackwell Publishing, para conocer profundamente las capacidades
cognitivas de los peces; y  Masson Jeffrey  (2009) The Face on Your Plate: The

http://www.cirp.org/library/pain/anand
http://www.CBSnews.com
http://www.cbsnews.com/stories/2006/06/16/ap/business/mainD8199PR00.shtml
http://www.CIRP.org
http://www.cirp.org/library/psych/chamberlain
http://www.cirp.org/library/psych/chamberlain
http://articles.latimes.com/2003/nov/22/local/me-chipper22
http://www.avma.org/issues/animal_welfare/veal_calf_husbandry_bgnd.asp
http://www.husus.org/farm/resources/animals


Truth About Food, Nueva York, W. W. Norton.
34  Para información sobre la sensibilidad de los animales marinos, véase (1

mayo 2009) « Fish May  Actually  Feel Pain and React to It MuchLike Humans
Do» , en Science Daily,
http://sciencedaily.com/releases/2009/04/090430161242.htm (acceso 4 junio
2009). Encontrará una descripción detallada del estudio sobre peces de colores
sometidos a temperaturas elevadas. véase también Kirby  Alex « Fish Do Feel
Pain, Scientists Say» , en BBC News Online,
http://news.bbc.co.uk/2/ht/science/nature/2983045.stm (acceso 4 junio 2009), que
presenta las primeras pruebas concluyentes de la existencia de receptores del
dolor en los peces y  que describe el estudio en el que se inyectó una sustancia
ácida en los labios de peces. El artículo original sobre este estudio es de Sneddon
L. U., Braithwaite V. A. y  Gentle M. J. (7 junio 2003) « Do Fish Have
Nociceptors? Evidence for the Evolution of a Vertebrate Sensory  System» , en
Proceedings of the Royal Society of London, B270, 1520, pp. 1.115-1.121.

35  Para información sobre la pesca comercial y  las piscifactorías, véase
Jacobsen Ken y  Riebel Linda, (2002) Eating to Save the Earth: Food Choices for a
Healthy Planet, Berkeley, Celestial Arts. véase también Marcus, Erik (2005) Meat
Market: Animals, Ethics, and Money, Ithaca, Brio Press; la Sociedad Humana de
Estados Unidos en http://hsus.org/farm/resources/animals/; y  Masson.

36  Para información sobre ganado no móvil, véase (3 febrero 2009)
« Judge Rules Recumbent Pigs May  Be Processed» , en Thepigsite.com,
http://www.thepigsite.com/swinenews/20475/judge-rules-recumbent-pigs-may-be-
processed; Sociedad Humana de Estados Unidos, Campaña sobre explotaciones
ganaderas, http://www.husus.org/farm.

37  McElroy  Damien (6 enero 2002) « Korean Outrage as West Tries to Use
World Cup to Ban Dog Eating» , en Telegraph,
http://www.telegraph.co.uk/news/worldnews/europe/france/1380569/Korean-
outrage-as-West-tries-to-use-World-Cup-to-ban-dog-eating.html (acceso 26 marzo
2009).

38  LJ (18 febrero 2009) « Stop the Dog Meat Industry » , ASPCA Online

http://sciencedaily.com/releases/2009/04/090430161242.htm
http://news.bbc.co.uk/2/ht/science/nature/2983045.stm
http://hsus.org/farm/resources/animals/
http://www.thepigsite.com
http://www.thepigsite.com/swinenews/20475/judge-rules-recumbent-pigs-may-be-processed
http://www.husus.org/farm
http://www.telegraph.co.uk/news/worldnews/europe/france/1380569/Korean-outrage-as-West-tries-to-use-World-Cup-to-ban-dog-eating.html


Community, http://aspacommunity.ning.com/forum/topics/stop-the-dog-meat-
industry (acceso 26 marzo 2009).

39  Schlosser Eric, « Fast Food Nation: Meat and Potatoes» .

Capítulo 4. Daños colaterales: las otras víctimas del carnismo

1 véase Dan Morgan, Gilbert M. Gaul y  Sarah Cohen (2006) « Harvesting
Cash: A Year-Long Investigation into Farm Subsidies» , en The Washington Post,
http://www.washingtonpost.com/wp-srv/nation/interactives/farmaid/ (acceso 25
marzo 2009). véase también « EWG Farm Bill 2007 Policy  Analy sis Database» ,
Environmental Working Group, http://farm.ewg.org/sites/farmbill2007 (acceso 25
marzo 2009).

2  Para información acerca de las condiciones laborales en la industria del
despiece de carne, véase Human Rights Watch (24 enero 2005) « Blood, Sweat
and Fear» , en HRW.org, http://www.hrw.org/en/node/11869/section/5 (acceso 27
marzo 2009); Lance Compa y  Jamie Fellner (3 agosto 2005) « Meatpacking
Human Toll» , en The Washington Post, http://www.washingtonpost.com/wp-
dyn/content/article/2005/08/02/AR2005080201936.html (acceso 27 marzo 2009);
Megan Feldman (4 abril 2007) « Swift Meat Packing Plant and Illegal
Immigrants» , en The Houston Press, http://www.houstonpress.com/2007-04-
05/news/swift-meatpacking-plant-and-illegal-immigrants/ (acceso 27 marzo 2009);
Jeremy  Rifkin (1992) Beyond the Beef: The Rise and Fall of the Cattle Culture,
Nueva York, Plume; Eric Schlosser (2001) Fast Food Nation: The Dark Side of the
All-American Meal, Nueva York, Houghton Mifflin (trad. cast. [2002] Fast Food.
El lado oscuro de la comida rápida, Barcelona, Grijalbo).

3  Para información sobre los efectos de los EEAC sobre la salud humana,
véase Mark Bittman (27 enero 2008), « Rethinking the Meat-Guzzler» , en The
New York Times,
http://www.nytimes.com/2008/01/27/weekinterview/27bittman.html?_r=2 (acceso 26
marzo 2009); Jennifer Lee (11 mayo 2003) « Neighbors of Vast Hog Farms Say

http://aspacommunity.ning.com/forum/topics/stop-the-dog-meat-industry
http://www.washingtonpost.com/wp-srv/nation/interactives/farmaid
http://farm.ewg.org/sites/farmbill2007
http://www.HRW.org
http://www.hrw.org/en/node/11869/section/5
http://www.washingtonpost.com/wp-dyn/content/article/2005/08/02/AR2005080201936.html
http://www.houstonpress.com/2007-04-05/news/swift
http://www.nytimes.com/2008/01/27/weekinterview/27bittman.html?_r=2


Foul Air Endangers Their health» , en The New York Times,
http://www.nytimes.com/2003/05/11/us/neighbors-of-vast-hog-farms-say-foul-air-
endangers-their-health.html (acceso 26 marzo 2009); Pollan (31 marzo 2002)
« Power Steer» ; Consejo para la Defensa de los Recursos Nacionales (15 julio
2005) « Pollution from Giant Livestock Farms Threatens Public Health» ,
http://www.nrdc.org/water/pollution/nspiils.asp (acceso el 27 de marzo de 2009); y
Facultad Bloomberg de Salud Pública de la Universidad John Hopkins (9 enero
2004) « Public Health Association Calls for Moratorium on Factory  Farms; Cites
Health Issues, Pollution» ,
http://www.jhsph.edu/publichealthnews/press_releases/PR_2004/farm_moratorium.html
(acceso 26 marzo 2009).

4  véase Michael Greger (2006) Bird Flu: A Virus of Our Own Hatching,
Nueva York, Lantern Books; Rifkin; y  Sindicato de Científicos Conscientes (8
agosto 2006) « They  Eat What? The Reality  of Feed at Animal Factories» ,
http://www.ucsusa.org/food_and_agriculture/science_and_impacts/impacts_industrial_agriculture/they-
eat-what-the-reality-of.html (acceso 27 marzo 2009).

5  Citado en Justin Ewers (7 agosto 2005) « Don’t Read This Over Dinner» ,
en U.S.. News and World report,
http://www.usnews.com(usnws/culture/articles/050815/15meat.htm (acceso 31
marzo 2009).

6  Fundación Educativa WGBH « What Is HAACP?» , en
http://pbs.org/wgbh/pages/frontline/shows/meat/evaluating/haacp.html (acceso 27
marzo 2009). véase también Rifkin.

7  S. Pao Greger, M., Ettinger M. R., Khalid M. F., Reid A. O. y  Nerrie B. L.
(agosto 2008) « Microbial quality  of raw aquacultured fish fillets procured from
Internet and local retail markets» , en Journal of Food Protection, 71.8, pp. 1.844-
1.849.

8  Greger S. Pao.
9  Rifkin, p. 140.
10  Hedges Stephen J. y  Washington Bureau (11 noviembre 2007) « E. Coli

Loophole Cited in Recalls Tainted Meat Can Be Sold if Cooled» , en Chicago

http://www.nytimes.com/2003/05/11/us/neighbors-of-vast-hog-farms-say-foul-air-endangers-their-health.html
http://www.nrdc.org/water/pollution/nspiils.asp
http://www.jhsph.edu/publichealthnews/press_releases/PR_2004/farm_moratorium.html
http://www.ucsusa.org/food_and_agriculture/science_and_impacts/impacts_industrial_agriculture/they-eat-what-the-reality-of.html
http://www.usnews.com(usnws/culture/articles/050815/15meat.htm
http://pbs.org/wgbh/pages/frontline/shows/meat/evaluating/haacp.html


Tribune, http://archives.chicagotribune.com/2007/nov/11/food/chi-meat_bdnov11
(acceso 27 marzo 2009).

11  Human Rights Watch.
12  Gaudette Karen (4 julio 2008) « USDA Expands Ground-Beef Recall» ,

en The Seattle Times,
http://seattletimes.nwsource.com/html/nationworld/2008033109_beefrecall04.html,
(acceso 27 marzo 2007); (10 agosto 2008) « Nebraska Beef recalls 1.2 Million
Pounds of Beef» , en MSNBC.com, http://www.msnbc.com/id/26101733/ (acceso
27 marzo 2009); y  Departamento de Agricultura de EE.UU. (30 junio 2008)
« Nebraska Firm Recalls Beef Products Due to Possible E. coli O157:H7
Contamination» ,
http://www.fsts.usda.gov/News_&_Events/Recall_022_2008_Reklease/index.asp
(acceso 27 marzo 2009).

13  Hedges Stephen J. y  Washington Bureau (14 octubre 2007) « Topps Meat
Recall Raises Questions About Inspections Workload» , en Chicago Tribune,
http://archives.chicagotribune.com/2007/oct/14/food/chi-meat_5s_hedgesoct14
(acceso 27 marzo 2009).

14  Schlosser Eric, « Fast Food Nation: Meat and Potatoes» .
15  Schlosser Eric, (julio-agosto 2001) « The Chain Never Stops» , en

Mother Jones, http://www.motherjones.com/news/feature/2001/07/meatpacking.html
(acceso 27 marzo 2009).

16  Ibid.
17  Human Rights Watch.
18  Esinitz Gail, pág. 87.
19  Ibid.
20  Ibid.
21  Ibid., p. 94.
22  Frommer Frederic (17 septiembre 2009) « Video Shows Workers

Abusing Pigs» , en The Guardian Unlimited,
http://guardian.co.uk/uslatest/story/0,-7805670,00.html (acceso 31 marzo 2009).

http://archives.chicagotribune.com/2007/nov/11/food/chi-meat_bdnov11
http://seattletimes.nwsource.com/html/nationworld/2008033109_beefrecall04.html
http://www.msnbc.com
http://www.msnbc.com/id/26101733
http://www.fsts.usda.gov/News_&_Events/Recall_022_2008_Reklease/index.asp
http://archives.chicagotribune.com/2007/oct/14/food/chi
http://www.motherjones.com/news/feature/2001/07/meatpacking.html
http://guardian.co.uk/uslatest/story/0,-7805670,00.html


23  véase Fiddes y  Simoons.
24  Para información sobre el impacto medioambiental de la industria del

despiece de carne, véase Jacobsen y  Riebel; Organización de las Naciones
Unidas para la Agricultura y  la Alimentación (2006) « Livestock’s Long Shadow:
Environmental Issues and Options» ,
http://www.fao.org/docrep/010/a0701e/a0701e00.htm (acceso 27 marzo 2009); y
Sindicato de Científicos Conscientes, www.ucsusa.org.

25  Facultad Bloomberg de Salud Pública de la Universidad John Hopkins.
26  Centro para la Ciencia en el Interés Público (CSPI),

http://www.cspinet.org/; Jacobsen y  Riebel, Eating to Save the Earth; y
Organización de las Naciones Unidas para la Agricultura y  la Alimentación,
« Livestock’s Long Shadow: Environmental Issues and Options» .

27  Heffernan William y  Hendrickson Mary, « Concentration of Agricultural
Markets» , en National Farmer’s Union, abril 2007, http://www.nfu.org/wp-
content/2007-heffernanreport.pdf (acceso 25 de marzo 2009).

28  Mattera Philip (23 julio 204) « USDA Inc.: How Agribusiness Has
Hijacked Regulatory  Policy  at the US. Department of Agriculture» , Proy ecto de
investigación corporative de Good Jobs First,
http://www.agribusinessaccountability.org/pdfs/289_USDA%20Inc.pdf (acceso 25
marzo 2009).

29  Ibid.
30  Nestle Marion (2007) Food Politics: How the Food Industry Influences

Nutrition and Health, Berkeley, University  of California Press. Y Center for
Responsive Politics, « Money  in Politics-See Who’s Giving and Who’s Getting» ,
en http://www.opensecrets.org/index/php (acceso 25 marzo 2009).

31  Gurian-Sherman Doug (abril 2008) « CAFOs Uncovered: The Untold
Costs of Confined Animal Feeding Operations» , Sindicato de Científicos
Conscientes, http://www.ucsusa.org/assets/documents/food-and_agriculture/cafos-
uncovered-executive-summart.pdf (acceso 31 marzo 2009).

32  véase Ruff Joe (17 agosto 2007) « ConAgra Chief ’s Compensation Tops

http://www.fao.org/docrep/010/a0701e/a0701e00.htm
http://www.ucsusa.org
http://www.cspinet.org/
http://www.nfu.org/wp-content/2007-heffernanreport.pdf
http://www.agribusinessaccountability.org/pdfs/289_USDA%20Inc.pdf
http://www.opensecrets.org/index/php
http://www.ucsusa.org/assets/documents/food-and_agriculture/cafos-uncovered-executive-summart.pdf


USD 10 Millon» , en Omaha World Herald, disponible en
http://www.omaha.com/index.php?u_page=1208&u_std=10109885 (acceso 31
marzo 2009).

33  véase Centros para el Control de Enfermedades (26 julio 2002)
« Multistate Outbreak of Escherichia coli O157:H7 Infections Associated with
Eating Ground Beef-United States, Jun-July  2002» , disponible en
http://www.about-ecoli.com/ecoli_outbreaks/view/conagra-e-coli-outbreak.

34  Phillips R. L. (2004) « Coronary  Heart Disease Mortality  Among
Seventh Day  Adventists with Differing Dietary  Habits; a preliminary  Report»  en
Cancer Epidemiology, Biomarkers and prevention, 13, p. 1665; Robbins John
(2001) The Food Revolution: How Your Diet Can Help Save Your Life and the
World, Berkeley, Conari Press. véase también Caldwell B. Esselstyn (2008)
Prevent and Reverse Heart Disease: The Revolutionary, Scientifically Proven,
Nutrition-Based Cure, Nueva York, Penguin.

35  Colditz G. A., et al. (13 diciembre 1990) « Relation of Meat, Fat and
Fiber Intake to the Risk of Colon Cancer in a Prospective Study  Among Women» ,
en New England Journal of Medicine, 323.24, pp. 1664-1672; Madeline Vann (11
diciembre 2007) « High Meat Consumption Linked to Heightened Cancer Risk» ,
en U. S. News & World Report,
http://health.usnews.com/usnews/health/healthday/071211/hihj-meat-
consumption.linked.to.heightened.cancer.risk.htm (acceso 27 marzo 2009).

36  véase Araki H. et al. (1983) « High Risk Group for Benign Prostatic
Hy pertrophy » , en Prostate, 4.3, pp. 253-264,
http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/6189108 (acceso 27 marzo 2009).

Capítulo 5. La mitología de la carne: justificación del
carnismo

1  En The Genocidal Mentality: Nazi Holocaust and Nuclear Threat, Robert
Jay  Lifton y  Eric Markusen describen con estos términos a profesionales que

http://www.omaha.com/index.php?u_page=1208&u_std=10109885
http://www.about-ecoli.com/ecoli_outbreaks/view/conagra-e-coli-outbreak
http://health.usnews.com/usnews/health/healthday/071211/hihj-meat-consumption.linked.to.heightened.cancer.risk.htm
http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/6189108


apoyan el desarrollo nuclear. Lifton Robert Jay  y  Markusen Erik (1990) The
Genocidal Mentality: Nazi Holocaust and Nuclear Threat, Nueva York, Basic
Books.

2  Ibid.
3  Encontrará información sobre el Programa de Mecenazgo Corporativo de

la ADA en
http://www.eatright.org/cps/rde/xchg/ada/hs.xsl/home_10016_ENU_HTML.htm.

4  Robert Jay  Lifton (1986); The Nazi Doctors: Medical Killing and the
Psychology of Genocide, Nueva York, Basic Books; Lifton y  Markusen.

5  Para más información sobre la relación entre carne y  masculinidad,
véase Fiddes. véase también Adams y  Donovan y  Adams, The Sexual Politics of
Meat.

6  Comité de Médicos para una Medicina Responsable, « The Protein
Myth» , http://www.pcrm.org/health/veginfo/vsk/protein_myth.html (acceso 26
marzo 2009).

7  Lifton, The Nazi Doctors; Lifton y  Markusen.

Capítulo 6. La lente del carnismo: interiorizar el carnismo

1  Farb Peter y  Armelagos George (1980) Consuming Passions: The
Anthropology of Eating, Boston, Houghton Mifflin.

2  Para información acerca de la moralidad y  el asco, véanse las obras de
Rozin et al. citadas en la Bibliografía. véase también Angyal Andras (1941)
« Disgust and Related Aversions» , en Journal of Abnormal and Social Psychology,
36, pp. 393-412; Lemonick Michael (24 mayo 2007) « Why  We Get Disgusted» ,
en Time, http://www.time.com/time/magazine/article/0,9171,1625167,00.html
(acceso 26 marzo 2009); Schnall Simone, Haidt Jonathan y  Clore Gerald L.
(2008) « Disgust as Embodied Moral Judgment» , en Personality and Social
Psychology Bulletin, 34.8, pp. 1096-1109; Trine Tsouderos (27 febrero 2009)

http://www.eatright.org/cps/rde/xchg/ada/hs.xsl/home_10016_ENU_HTML.htm
http://www.pcrm.org/health/veginfo/vsk/protein_myth.html
http://www.time.com/time/magazine/article/0,9171,1625167,00.html


« Some Facial Expressions Are part of a Primal “Disgust Response”, University
of Toronto Study  Finds» , en Chicago Tribune,
http://www.chicagotribune.com/news/nationworld/chi-talk-disgust-
27feb27,0,5822692.story (acceso 26 marzo 2009); y  Wheatley  Thalia y  Haidt
Jonathon (2005) « Hypnotically  Induced Disgust Makes Moral Judgments More
Severe» , en Psychological Science, 16, pp. 780-784.

3  Tsouderos.
4  Simmons, p. 106.
5  Farb y  Armelagos, p. 167.

Capítulo 7 Dar testimonio: del carnismo a la compasión

1  Berghorn Kathy  (2 abril 2003) « Emily  the Sacred Cow: Lewis Has Asked
Me to Put Down Some of My  Thoughts on Emily » , en
http://www.peaceabbey.org/sanctuary/emily.htm#Kathy  (acceso 2 julio 2008).

2  Herman Judith (1997) Trauma and Recovery: The Aftermath of Violence
—From Domestic Abuse to Political Terror, Nueva York, Basic Books.

3  Blakeslee Sandra (10 enero 2006) « Cells That Read Minds» , en The New
York Times, http://www.nytimes.com/2006/01/10/science/10mirr.html?
pagewanted=3&_r=1&incamp=article_popular_2 (acceso 26 marzo 2009);
Ramachandran V. S. (10 enero 2006) « Mirror Neurons and the Brain in the Vat» ,
en Edge: The Third Culture,
http://www.edge.org/3rd_culture/ramachandran06/ramachandran06_index.html
(acceso 26 marzo 2009); y  (12 julio 2008) « Children Are naturally  Prone to Be
Empathic and Moral» , en Science Daily,
http://scincedaiy.com/releases/2008/07/080711080957.htm (acceso 27 marzo
2009).

4  De The Witness, producida por James Le Veck y  dirigida por Jenny  Stein.
5  Citado en Patterson Charles (2002) Eternal Treblinka: Our Treatment of

http://www.chicagotribune.com/news/nationworld/chi-talk-disgust-27feb27,0,5822692.story
http://www.peaceabbey.org/sanctuary/emily.htm
http://www.nytimes.com/2006/01/10/science/10mirr.html?pagewanted=3&_r=1&incamp=article_popular_2
http://www.edge.org/3rd_culture/ramachandran06/ramachandran06_index.html
http://scincedaiy.com/releases/2008/07/080711080957.htm


Animals and the Holocaust, Nueva York, Lantern Books.
6  Scully  Matthew (2002) Dominion: The Power of Man, the Suffering of

Animals, and the Call to Mercy, Nueva York, St. Martin’s Griffin Press.
7  La información contenida en este párrafo procede del Sindicato de

Científicos Conscientes, http://www.ucsusa.org, 1 septiembre 2008. Véanse
también las notas del Capítulo 4.

8  O’Dea James (2 marzo 2007) « Witnessing: A Form of Compassion» ,
http://tow.charityfocus.org/?tid=502 (acceso 2 julio 2008).

9  Citado en Patterson, p. 137.
10  Herman, p. 247.

http://www.ucsusa.org
http://tow.charityfocus.org/?tid=502


Bibliografía

Adams, Carol J., « Feeding on Grace: Institutional Violence, Christianity, and
Vegetarianism» , en Pinches C. y  McDaniel J. B. (comps.) (1993) Good News
for Animals? Christian Approaches to Animal Well-Being, pp. 143-159, Nueva
York, Orbis.

— (2001) Living Among Meat Eaters: The Vegetarians Survival Handbook, Nueva
York, Three Rivers Press.

— (1995) Neither Man nor Beast: Feminism and the Defense of Animals, Nueva
York, Continuum.

— (1992) The Sexual Politics of Meat: A Feminist-Vegetarian Critical Theory,
Nueva York, Continuum.

Adams, Carol J. y  Donovan, Josephine (comps.) (1995) Animals and Women:
Feminist Theoretical Explorations, Durham, Duke University  Press.

Allen, Michael et al. (2000), « Values and Beliefs of Vegetarians and
Omnivores» , en Journal of Social Psychology, 140.4, pp. 1.405-1.422.

Allport, Gordon (1958), The Nature of Prejudice, Nueva York, Addison-Wesley.
Anand, K. J. S.; Phil, D. y  Hickey, P. R. (noviembre 1987) « Pain and Its Effects

in the Human Neonate and Fetus» , en New England Journal of Medicine,
317.21, pp. 1.321-1.329, http://www.cirp.org/library/pain/anand/ (acceso 27
marzo 2009).

— www.CIRP.org: The Circumcision Reference Library, (5 septiembre 2006),
http://www.cirp.org/library/pain/anand.

Angyal, Andras (1941) « Disgust and Related Aversions» , en Journal of Abnormal
and Social Psychology, 36, pp. 393-412.

« Animal Cruelty  Laws Among Fastest Growing»  (15 febrero 2009), en MSNBC,
http://www.msnbc.msn.com/id/29180079 (acceso 29 marzo 2009).

Araki, H, et al. (1983) « High Risk Group for Benign Prostatic Hypertrophy» , en

http://www.cirp.org/library/pain/anand
http://www.CIRP.org
http://www.cirp.org/library/pain/anand
http://www.msnbc.msn.com/id/29180079


Prostate, 4.3, pp. 253-264, http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/6189108
(acceso 27 marzo 2009).

— PubMed, http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmd/6189108 (acceso 27 marzo 2009).
Arluke, Arnold (1990) « Uneasiness Among Laboratory  Technicians» , en Lab

Animal, 19.4, pp. 20-39.
Arluke, Arnold y  Hafferty, Frederic (1996) « From Apprehension to Fascination

with “Dog Lab”: The Use of Absolutions by  Medical Students» , en Journal of
Contemporary Ethnography, 25.2, pp. 201-225.

Arluke, Arnold y  Sanders, Clinton (1996) Regarding Animals, Filadelfia, Temple
Univesrity  Press.

Aronson, Elliot (1997) « Back to the Future: Retrospective Review of Leon
Festinger’s Theory  of Cognitive Dissonance» , en American Journal of
Psychology, 110, pp. 127-137.

— « Dissonance, Hypocrisy, and the Self-Concept» , en E. Harmon-Jones y  J.
Mills (comps.) (1999), Cognitive Dissonance: Progress on a Pivotal Theory in
Social Psychology, Washington, D.C., American Psychological Association,
pp.102-126.

Ascherio, Alberto; Colditz, Graham A.; Giovannucci, Edward; Rimm, Eric B.;
Stampfer, Meir J. y  Willett, Walter C. (1994) « Intake of Fat, Meat, and Fiber
in Relation to Risk of Colon Cancer in Men» , en Cancer Research, 54, pp.
2.390-2.397.

Asociación Americana de Veterinaria (13 octubre 2008) « Welfare Implications
of the Veal Calf Husbandry » , en
http://www.avma.org/issues/animal_welfare/veal_calf_husbandry_bgnd.asp
(acceso 27 marzo 2009).

Augoustinos, Martha y  Rey nolds, Katherine (2001) (comps.), Understanding
Prejudice, Racism, and Social Conflict, Thousand Oaks, Sage Publications.

Austin, Liz (16 junio 2006) « Whole Foods Bans Sale of Live Lobsters» , en
CBSnews.com,
http://www.cbsnews.com/stories/2006/06/16/ap/business/mainD8199PR00.shtml
(acceso 27 marzo 2009).

Barrows, Anita « The Ecopsy chology  of Child Development» , en T. Roszak,
Gomes M. E. y  Kanner D. (comps.) (1995) Ecopsychology: Restoring the

http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/6189108
http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmd/6189108
http://www.avma.org/issues/animal_welfare/veal_calf_husbandry_bgnd.asp
http://www.CBSnews.com
http://www.cbsnews.com/stories/2006/06/16/ap/business/mainD8199PR00.shtml


Earth, Healing the Mind, San Francisco, Sierra Club Books, pp. 101-110.
Barthes, Roland « Towards a Psy chosociology  of Contemporary  Food

Consumption» , en Forster Robert y  Ranum Orest (1979), Food and Drink in
History: Selections from the Annales Economies, Societies, Civilisations: Vol. 5,
Baltimore y  Londres, John Hopskins University  Press, pp. 166-173.

Beardsworth, Alan y  Keil, Teresa (1993) « Contemporary  Vegetarianism in the
UK.: Challenge and Incorporation?» , en Appetite, 20, pp. 229-234.

— (1992) « The Vegetarian Option: Varieties, Conversions, Motives and
Careers» , en The Sociological Review, 40, pp. 253-293.

Belasco, Warren (1997) « Food, Morality, and Social Reform» , en Brandt Allen y
Rozin Paul (comps.), Morality and Health, Nueva York, Rutledge, 1997.

Bell, A. Chris, et al. (1981), « A Method for Describing Food Beliefs Which May
Predict Personal Food Choice» , en Journal of Nutrition Education, 13.1, pp.
22-26.

Bhatnagar, Parija (15 enero 2004) « PETA’s Impotence Ad a No-No with CBS» ,
en CNN,
http://money.cnn.com/2004/01/15/news/companies/peta_cbssuperbowl/ndex.htm
(acceso 27 marzo 2009).

Biermann-Ratjen, Eva Maria « Incongruence and Psychopathology » , en Thorne
B. y  Lambers E. (comps.) (1998) Person-Centered Therapy: A European
Perspective, Londres, Sage Publications, pp. 119-130.

Bittman, Julie Cart (18 junio 2005) « Land Study  on Grazing Denounced» , en Los
Angeles Times, http://articles.latimes.com/2005/jun/18/nation/na-grazing18
(acceso 26 marzo 2009).

Bittman, Mark (27 enero 2008), « Rethinking the Meat-Guzzler» , en The New York
Times, http://www.nytimes.com/2008/01/27/weekinterview/27bittman.html?_r=2
(acceso 26 marzo 2009).

Blakeslee, Sandra (10 enero 2006) « Cells That Read Minds» , en TheNew York
Times, http://www.nytimes.com/2006/01/10/science/10mirr.html?
pagewanted=3&_r=1&incamp=article_popular_2 (acceso 26 marzo 2009).

— « Minds of Their Own: Bird Gain Respect»  (1 febrero 2005), en The New York
Times, http://www.nytimes.com/2005/02/01/science/01bird.html (acceso 31
marzo 2009).

http://money.cnn.com/2004/01/15/news/companies/peta_cbssuperbowl/ndex.htm
http://articles.latimes.com/2005/jun/18/nation/na-grazing18
http://www.nytimes.com/2008/01/27/weekinterview/27bittman.html?_r=2
http://www.nytimes.com/2006/01/10/science/10mirr.html?pagewanted=3&_r=1&incamp=article_popular_2
http://www.nytimes.com/2005/02/01/science/01bird.html


Boat, Barbara (1995) « The Relationship Between Violence to Children and
Violence to Animals: An Ignored Link?» , en Journal of Interpersonal Violence,
10.2, pp. 228-235.

Booth, David (1994) The Psychology of Nutrition, Bristol, Tay lor & Francis.
Brown, Culum; Laland, Kevin y  Krause, James (comps.) (2006) Fish Cognition

and Behavior, Oxford, Blackwell Publishing.
Brown, Lesley  Melville (1988) Cruelty to Animals: The Moral Debt, Londres,

Macmillan Press.
Calkins, A. (1979) « Observations on Vegetarian Dietary  Practice and Social

Factors: The Need for Further Research» , en Perspectives in Practice, pp.
353-355.

Campbell, T. Colin y  Campell, Thomas M. (2006) The China Study: The Most
Comprehensive Study of Nutrition Ever Conducted and the Startling
Implications for Diet, Weight Loss and Long-Term Health, Dallas, Benbella
Books (Trad. cast. [2012] El estudio de China, Málaga, Sirio).

Cart, Julie (18 junio 2005) « Land Study  on Grazing Denounced» , en Los Angeles
Times, http://articles.latimes.com/2005/jun/18/nation/na-grazing18 (acceso 26
marzo 2009).

Center for Responsive Politics, « Money  in Politics-See Who’s Giving and Who’s
Getting» , en http://www.opensecrets.org/index/php (acceso 25 marzo 2009).

Centro para la Ciencia en el Interés Público (CSPI), http://www.cspinet.org/.
Chamberlain, David B. (15 diciembre 2006), « Babies Remember Pain» , en

CIRP.org: The Circumcision Reference Library,
http://www.cirp.org/library/psych/chamberlain (acceso 27 marzo 2009).

— (1989) « Babies Remember Pain» , en Journal of Prenatal and Perinatal
Psychology and Health, 3.4, pp. 297-310,
http://www.cirp.org/library/psych/chamberlain (acceso 27 marzo 2009).

Chambers, J. P., et al, (2000) « Self-Selection of the Analgesic Drug Carprofen by
Lame Broiler Chickens» , en The Veterinary Record, 146.11, pp. 307-311.

Chambers, P. G., et al, (abril 2001) « Slaughter of Livestock» , Organización de las
Naciones Unidas para la Agricultura y  la Alimentación,
http://www.fao.org/docrep/003/x6909e09.htm (acceso 26 marzo 2009).

http://articles.latimes.com/2005/jun/18/nation/na-grazing18
http://www.opensecrets.org/index/php
http://www.cspinet.org/
http://www.cirp.org
http://www.cirp.org/library/psych/chamberlain
http://www.cirp.org/library/psych/chamberlain
http://www.fao.org/docrep/003/x6909e09.htm


« Children Are naturally  Prone to Be Empathic and Moral»  (12 julio 2008) en
Science Daily, http://scincedaiy.com/releases/2008/07/080711080957.htm
(acceso 27 marzo 2009).

Chong, Jia-Rui (12 julio 2008) « Wood-Chipped Chickens Fuel Outrage» , en Los
Angeles Times, http://articles.latimes.com/2003/nov/22/local/me-chipper22
(acceso 26 marzo 2009).

Clarke, Paul y  Linzey, Andrew (1990) Political Theory and Animal Rights,
Winchester, Pluto Press.

Colditz, G. A., et al. (13 diciembre 1990) « Relation of Meat, Fat and Fiber Intake
to the Risk of Colon Cancer in a Prospective Study  Among Women» , en New
England Journal of Medicine, 323.24, pp. 1.664-1.672.

Comité de Médicos para una Medicina Responsable, « The Protein Myth» ,
http://www.pcrm.org/health/veginfo/vsk/protein_myth.html (acceso 26 marzo
2009).

Compa, Lance y  Fellner. Jamie (3 agosto 2005) « Meatpacking Human Toll» , en
The Washington Post, http://www.washingtonpost.com/wp-
dyn/content/article/2005/08/02/AR2005080201936.html (acceso 27 marzo
2009).

Comstock, Gary  L. « Pigs and Piety : A Theocentric Perspective on Food
Animals» , en Pinches C. y  McDaniel J. B. (comps.) (1993) Good News for
Animals? Christian Approaches to Animal Well-Being, pp. 105-127, Nueva
York, Orbis.

Cone, Tracie (16 febrero 2009) « Dairy  Cows head for Slaughter as Milk Prices
Sour» , Associated Press,
http://www3.signonsandiego.com/stories/2009/feb/16/farm-scene-cow-saughter-
021609/?zindex=53727 (acceso 26 marzo 2009).

Conrad, Peter y  Scheneider, Joseph (1980) Deviance and Medicalization: From
Badness to Sickness, Toronto, C. V. Mosby  & Co.

Consejo para la Defensa de los Recursos Nacionales (15 julio 2005) « Pollution
from Giant Livestock Farms Threatens Public Health» ,
http://www.nrdc.org/water/pollution/nspiils.asp (acceso el 27 de marzo de
2009).

Cooper, Charles; Wise, Thomas y  Mann, Lee (1985) « Psy chological and

http://scincedaiy.com/releases/2008/07/080711080957.htm
http://articles.latimes.com/2003/nov/22/local/me
http://www.pcrm.org/health/veginfo/vsk/protein_myth.html
http://www.washingtonpost.com/wp-dyn/content/article/2005/08/02/AR2005080201936.html
http://www3.signonsandiego.com/stories/2009/feb/16/farm-scene-cow-saughter-021609/?zindex=53727
http://www3.signonsandiego.com/stories/2009/feb/16/farm-scene-cow-saughter-021609/?zindex=53727
http://www.nrdc.org/water/pollution/nspiils.asp


Cognitive Characteristics of Vegetarians» , en Psychosomatics, 26.6, pp. 521-
527.

Counihan, Carol M. (1992) « Food Rules in the United States: Individualism,
Control, and Hierarchy» , en Anthropological Quarterly, 65, pp. 55-66.

Davis, Karen « Thinking Like a Chicken: Farm Animals and the Feminine
Connection» , en Adams, Carol J., y  Donovan, Josephine (comps.) (1995)
Animals and Women: Feminist Theoretical Explorations, Durham, Duke
University  Press.

Dawn, Karen (2008) Thanking the Monkey: Rethinking the Way We Treat Animals,
Nueva York, Harper.

Departamento de Agricultura de EEUU. (30 junio 2008) « Nebraska Firm Recalls
Beef Products Due to Possible E. coli O157:H7 Contamination» ,
http://www.fsts.usda.gov/News_&_Events/Recall_022_2008_Reklease/index.asp
(acceso 27 marzo 2009).

Departamento de Agricultura de EEUU, Administración de la Inspección de
Cereales, Empaquetadoras y  Corrales ( GIPSA ),
http://www.gipsa.usda.gov/GIPSA/webapp?
area=newsroom&subject=landing&topic=cc-budget-03 (acceso 30 marzo
2009). Declaraciones de David R. Shipman, Administrador en funciones de la
Administración de la Inspección de Cereales, Empaquetadoras y  Corrales,
ante el Subcomité de Agricultura, Desarrollo Rural y  Agencias Asociadas, en
relación a la propuesta presupuestaria FY 2003.

Departamento de Trabajo de EE.UU. (1998) « Safety  and Health Guide for the
Meatpacking Industry » ,
http://www.osha.gov/Publications/OSAH3108/osha3108.html. (acceso 27 marzo
2009).

Descartes, René (2011) Discurso del método, Madrid, Alianza Editorial.
Devine, Tom, « Shielding the Giant: USDA’s “Don’t Look, Don’t Know” Policy  for

Beef inspection» , en Whistleblower.org,
http://www.whistleblower.org/doc/S/Shielding%20the%20Giant%20Final%20PDF.pdf
(acceso 27 marzo 2009).

Dietz, Thomas, et al. (1999) «Social Psychological and Structural Influences on
Vegetarian Beliefs», en Rural Sociology, 64.3, pp. 500-511.

http://www.fsts.usda.gov/News_&_Events/Recall_022_2008_Reklease/index.asp
http://www.gipsa.usda.gov/GIPSA/webapp?area=newsroom&subject=landing&topic=cc-budget-03
http://www.osha.gov/Publications/OSAH3108/osha3108.html
http://www.Whistleblower.org
http://www.whistleblower.org/doc/S/Shielding%20the%20Giant%20Final%20PDF.pdf


— et al. (1995) « Values and Vegetarianism: An Exploratory  Analy sis» , en Rural
Socioligy, 60.3, pp. 533-542.

Dilanian, Ken (15 may o 2008) « Bill Includes Billions in Farm Subsidies» , en
USA Today,http://www.usatoday.com/news7washington/2008-05-15-
farmbill_Nhtm (acceso 25 marzo 2009).

Donaldson, Tammy McCormick, « Is Boredom Driving Pigs Crazy ?» , documento
de trabajo, Facultad de Recursos Naturales de la Universidad de Idaho,
http://www.cnr.uidaho.edu/range556/Appl_BEHAVE/projects/pigs_ster.html
(acceso 26 marzo 2006).

Douglas, Mary  (1975) Implicit Meanings: Essays in Anthropology, Londres,
Routledge & Kegan Paul.

Dray cott, Simon y  Dabbs, Alan (1998) « Cognitiv eDissonance: An Overview of
the Literature and its Integration into Theory  and Practice in Clincal
Psy chology » , en British Journal of Clinical Psychology, 37, pp. 341-353.

Du, Way ne (junio 2004), « Porcine Stress Sy ndrome Gene and Pork
Production» , Ministerio de Ontario de Alimentos Agrícolas y  Asuntos
Rurales, http://www.omafra.gov.on.ca/english/livestock/swine/facts/04-053.htm
(acceso 27 marzo 2009).

Dunayer, Joan (2001) Animal Equality: Language and Liberation, Derwood, Ry ce
Publishing.

Eisler, Riane (1987) The Chalice and the Blade: Our History, Our Future, Nueva
York, HarperCollins.

Eisnitz, Gail (1997) Slaughterhouse: The Shocking Story of Greed, Neglect, and
Inhumane Treatment Inside the US.: Meat Industry, Amherst, Prometheus
Books.

Esselsty n, Caldwell B. (2008) Prevent and Reverse Heart Disease: The
Revolutionary, Scientifically Proven, Nutrition-Based Cure, Nueva York,
Penguin.

Ewers, Justin (7 agosto 2005) « Don’t Read This Over Dinner» , en US. News and
World Report,
http://www.usnews.com(usnws/culture/articles/050815/15meat.htm (acceso 31
marzo 2009).

« EWG Farm Bill 2007 Policy  Analy sis Database» , Environmental Working

http://www.usatoday.com/news7washington/2008
http://www.cnr.uidaho.edu/range556/Appl_BEHAVE/projects/pigs_ster.html
http://www.omafra.gov.on.ca/english/livestock/swine/facts/04-053.htm
http://www.usnews.com(usnws/culture/articles/050815/15meat.htm


Group, http://farm.ewg.org/sites/farmbill2007 (acceso 25 marzo 2009).
Facultad Bloomberg de Salud Pública de la Universidad John Hopkins (9 enero

2004) « Public Health Association Calls for Moratorium on Factory  Farms;
Cites Health Issues, Pollution» ,
http://www.jhsph.edu/publichealthnews/press_releases/PR_2004/farm_moratorium.html
(acceso 26 marzo 2009).

Farb, Peter y  Armelagos, George (1980) Consuming Passions: The Anthropology
of Eating, Boston, Houghton Mifflin.

Feldman, Megan (4 abril 2007) « Swift Meat Packing Plant and Illegal
Immigrants» , en The Houston Press, http://www.houstonpress.com/2007-04-
05/news/swift-meatpacking-plant-and-illegal-immigrants/ (acceso 27 marzo
2009).

Fessler, Daniel M. T. y  Navarrette, Carlos David (2003) « Meat is Good to Taboo:
Dietary  Prescriptions as a Product of the Interaction of Psy chological
Mechanisms and Social Processes» , en Journal of Cognition and Culture 3.1,
pp. 1-40,
http://sscnet.ucla.edu/anthro/faculty/fessler/pubs/MeatIsGoodToTaboo.pdf
(acceso 26 marzo 2009).

— UCLA,
http://sscnet.ucla.edu/anthro/faculty/fessler/pubs/MeatIsGoodToTaboo.pdf
(acceso 26 marzo 2009).

Festinger, Leon (1957) A Theory of Cognitive Dissonance, Evanston, Row,
Peterson (trad. cast. [1975] Teoría de la disonancia cognoscitiva, Madrid,
Instituto de Estudios Políticos.)

Fiddes, Nick (1991) Meat: A Natural Symbol, Rutledge, 1991.
Finsen, Lawrence y  Finsen, Susan (1994) The Animal Rights Movement in

America: From Compassion to Respect, Nueva York, Tway ne Publshers.
Fischler, Claude (1980) « Food Habits, Social Change and the Nature/Culture

Dilemma» , en Social Science Information, 19.6, pp.937-953.
— (1988) « Food, Self and Identity » , en Social Science Information, 27.2, pp-275-

292.
« Fish May  Actually  Feel Pain and React to It Much Like Humans Do»  (1 may o

2009) en Science Daily,

http://farm.ewg.org/sites/farmbill2007
http://www.jhsph.edu/publichealthnews/press_releases/PR_2004/farm_moratorium.html
http://www.houstonpress.com/2007-04-05/news/swift
http://sscnet.ucla.edu/anthro/faculty/fessler/pubs/MeatIsGoodToTaboo.pdf
http://sscnet.ucla.edu/anthro/faculty/fessler/pubs/MeatIsGoodToTaboo.pdf


http://sciencedaily.com/releases/2009/04/090430161242.htm (acceso 4 junio
2009).

« Food Taboos: It’s All a Matter of Taste»  (19 abril 2004) en National Geographic
News,
http://news.nationalgeographic.con/news/2004/04/0419_040419_TVfiidtaboo.html
(acceso 26 marzo 2009).

Fox, Michael Allen (1999) Deep Vegetarianism, Filadelfia, Temple University
Press.

Francione, Gary  (1995) Animals, Property, and the Law, Filadelfia, Temple
University  Press.

Friedman, Stanley  (1975) « On Vegetarianism» , en Journal of the American
Psychoanalytic Association, 23.2, pp. 396-406.

Frommer, Frederic (17 septiembre 2009) « Video Shows Workers Abusing Pigs» ,
en The Guardian Unlimited,
http://guardian.co.uk/uslatest/story/0,-7805670,00.html (acceso 31 marzo
2009).

Fundación Educativa WGHB, « Inside the Slaughterhouse» , en
http://pbs.org/wgbh/pages/frontline/shows/meat/slaughter/slaughterhouse.html
(acceso 27 marzo 2009).

— « What Is HAACP?» , en
http://pbs.org/wgbh/pages/frontline/shows/meat/evaluating/haacp.html (acceso
27 marzo 2009).

Fundación Nacional para las Humanidades (11 junio 2002) « Voting Rights for
Women: Pro-and Anti-Suffrage» , en EDSITEment.com, http://edsitement.neh-
gov/view_lesson_plan.asp?id=438 (acceso 27 marzo 2009).

Furst, Tanis, et al. (1996) « Food Choice: A Conceptual Model of the Process» , en
Appetite, 26, pp. 247-266.

Garner, Robert (comp.) (1996) Animal Rights: The Changing Debate, Nueva York,
New York University  Press.

Gaudette, Karen (4 julio 2008) « USDA Expands Gorund-Beeg Recall» , en The
Seattle Times,
http://seattletimes.nwsource.com/html/nationworld/2008033109_beefrecall04.html
(acceso 27 marzo 2007).

http://sciencedaily.com/releases/2009/04/090430161242.htm
http://news.nationalgeographic.con/news/2004/04/0419_040419_TVfiidtaboo.html
http://guardian.co.uk/uslatest/story/0,-7805670,00.html
http://pbs.org/wgbh/pages/frontline/shows/meat/slaughter/slaughterhouse.html
http://pbs.org/wgbh/pages/frontline/shows/meat/evaluating/haacp.html
http://www.EDSITEment.com
http://edsitement.neh-gov/view_lesson_plan.asp?id=438
http://seattletimes.nwsource.com/html/nationworld/2008033109_beefrecall04.html


Gofton, L. « The Rules of the Table: Sociological Factors Influencing Food
Choice» , en Ritson Christopher; Gofton Leslie y  McKenzie John (1986) The
Food Consumer, Nueva York, John Wiley  & Sons, pp. 127-153.

Greger, Michael (2006) Bird Flu: A Virus of Our Own Hatching, Nueva York,
Lantern Books.

Grossman, Dave (1996) On Killing: The Psychological Cost of Learning to Kill in
War and Society, Nueva York, Back Bay  Books.

Gurian-Sherman, Doug (abril 2008) « CAFOs Uncovered: The Untold Costs of
Confined Animal Feeding Operations» , Union of Concerned Scientists,
http://www.ucsusa.org/assets/documents/food-and_agriculture/cafos-uncovered-
executive-summart.pdf (acceso 31 marzo 2009).

Halpin, Zuleyma Tang (1989) « Scientific Objectivity  and the Concept of the
“Other”» , en Women’s Studies International Forum, 12.3, pp. 285-294.

Hamilton, Malcolm, (1993) « Wholefoods and Healthfoods: Beliefs and
Attitudes» , en Appetite, 20, pp. 223-228.

Harmon-Jones, Eddie y  Mills, Judson (comps.) (1999) Cognitive Dissonance:
Progress on a Pivotal Theory in Social Psychology, Washington, DC.,
American Psy chological Association.

Hedges, Stephen J. y  Washington, Bureau (11 noviembre 2007) « E. Coli
Loophole Cited in Recalls Tainted Meat Can Be Sold if Cooled» , en Chicago
Tribune, http://archives.chicagotribune.com/2007/nov/11/food/chi-
meat_bdnov11 (acceso 27 marzo 2009).

— (14 octubre 2007) « Topps Meat Recall Raises Questions About Inspections
Workload» , en Chicago
Tribune,http://archives.chicagotribune.com/2007/oct/14/food/chi-
meat_5s_hedgesoct14 (acceso 27 marzo 2009).

Heffernan, William y  Hendrickson, Mary, « Concentration of Agricultural
Markets» , en National Farmer’s Union, abril 2007, http://www.nfu.org/wp-
content/2007-heffernanreport.pdf (acceso 25 de marzo 2009).

Herman, Judith (1997) Trauma and Recovery: The Aftermath of Violence —From
Domestic Abuse to Political Terror, Nueva York, Basic Books.

Hindley, M. Patricia, « Minding Animals: The Role of Animals in Children’s

http://www.ucsusa.org/assets/documents/food-and_agriculture/cafos-uncovered-executive-summart.pdf
http://archives.chicagotribune.com/2007/nov/11/food/chi-meat_bdnov11
http://archives.chicagotribune.com/2007/oct/14/food/chi
http://www.nfu.org/wp-content/2007-heffernanreport.pdf


Mental Development» , en Dolins F. L. (comp.) (1999) Attitudes to Animals:
Views in Animal Welfare, Cambridge, Cambridge University  Press, pp. 186-
199.

Holm, Lotte y  Mohl, M. (2000) « The Role of Meat in Everyday  Food Culture: An
Analy sis of an Interview Study  in Copenhagen» , en Appetite, 34, pp. 277-283.

Howard. George S. (1997) Ecological Psychology: Creating a More Earth-
Friendly Human Nature, Notre Dame, University  of Notre Dame Press.

Human Rights Watch (24 enero 2005) « Blood, Sweat and Fear» , en HRW.org,
http://www.hrw.org/en/node/11869/section/5 (acceso 27 marzo 2009).

Humane Society  of the United States (30 enero 2008), « Undercover Investigation
Reveals Rampant Animal Cruelty  at California Slaughter Plant-A Major Beef
Supplier top America’s School Lunch Program» ,
http://www.hsus.org/farm/news/purnews/undercover_investigation.html (acceso
26 marzo 2009).

Irvin, David (22 septiembre 2007) « Control Debate, Growers Advised» , en
Arkansas Democrat Gazette, edición del Noroeste de Arkansas,
http://www.nwanews.com/adg/Business/202171/ (acceso 26 marzo 2009).

Jabs, Jennifer; Devine, Carol y  Sobal, J. (1998) « Model of the Process of
Adopting Vegetarian Diets: Health Vegetarians and Ethical Vegetarians» , en
Journal of Nutrition Education, 30, 4, pp. 196-202.

Jacobsen, Ken y  Riebel, Linda, (2002) Eating to Save the Earth: Food Choices for
a Healthy Planet, Berkeley, Celestial Arts.

Johnson, Allan G. (1997) The Forest and the Trees: Sociology as Life, Practice and
Promise, Filadelfia, Temple University  Press.

Joy, Melanie (2001) « From Carnivore to Carnist: Liberating the Language of
Meat» , en Satya, 8.2, pp. 26-27.

— (2003) « Psy chic Numbing and Meat Consumption: The Psy chology  of
Carnism» , Conferencia en la Facultad de Postgrado Saybrook.

— (2005) « Humanistic Psy chology  and Animal Rights: Reconsidering the
Boundaries of the Humanistic Ethic» , en Journal of Humanistic Psychology,
45.1, pp. 106-130.

— (2008) Strategic Action for Animals: A Handbook on Strategic Movement

http://www.HRW.org
http://www.hrw.org/en/node/11869/section/5
http://www.hsus.org/farm/news/purnews/undercover_investigation.html
http://www.nwanews.com/adg/Business/202171


Building, Organizing, and Activism for Animal Liberation, Nueva York, lantern
Books.

Jung, C. G (1991) « The Problem of Evil Today»  en Zweig C. y  Abrams J.
(comps.), The Hidden Power of the Dark Side of Human Nature, Nueva York,
Putnam.

Kapleau, Philip (1986) To Cherish All Life: A Buddhist Case for Becoming
Vegetarian, Rochester, The Zen Center.

Kellert, Stephen R. y  Felthous, Alan (1985) « Childhood Cruelty  Toward Animals
Among Criminals and Noncriminals» , en Human Relations, 38,12, pp. 1.113-
1.129.

Kelly, Daniel « The Role of Psychology  in the Study  of Culture» , Universidad de
Purdue,
http://web.tcs.purdue.edu/~drkelly/KellyMacheryMallonMasonSttchCommentonMesoudetal.htm
(acceso 26 marzo 2009).

Kirby, Alex « Fish Do Feel Pain, Scientists Say» , en BBC News Online,
http://news.bbc.co.uk/2/ht/science/nature/2983045.stm (acceso 4 junio 2009).

Kowalski, Gary  (1991) The Souls of Animals, Walpole, Stillpoint.
Lea, Emma y  Worsley, Anthony  (2001) « Influences on Meat Consumption in

Australia» , en Appetite 36, pp. 137-136.
Lee, Jennifer (11 mayo 2003) « Neighbors of Vast Hog Farms Say  Foul Air

Endangers Their Health» , en The New York Times,
http://www.nytimes.com/2003/05/11/us/neighbors-of-vast-hog-farms-say-foul-
air-endangers-their-health.html (acceso 26 marzo 2009).

Lemonick, Michael (24 mayo 2007) « Why  We Get Disgusted» , en Time,
http://www.time.com/time/magazine/article/0,9171,1625167,00.html (acceso 26
marzo 2009).

Lifton, Robert Jay  y  Markusen, Erik (1990) The Genocidal Mentality: Nazi
Holocaust and Nuclear Threat, Nueva York, Basic Books.

Lilliston, Ben (2007) « A Fair Farm Bill for Competitive Markets»  Instituto de
Política Agrícola y  Comercial, http://www.agobservatory.org/library.cfm?
refid=98445 (acceso 29 marzo 2009).

Lindeman, Marjaana y  Väänänen, M. (2000) « Measurement of Ethical Food
Choice Motives» , en Appetite, 34, pp. 55-59.

http://web.tcs.purdue.edu/~drkelly/KellyMacheryMallonMasonSttchCommentonMesoudetal.htm
http://news.bbc.co.uk/2/ht/science/nature/2983045.stm
http://www.nytimes.com/2003/05/11/us/neighbors-of-vast-hog-farms-say-foul-air-endangers-their-health.html
http://www.time.com/time/magazine/article/0,9171,1625167,00.html
http://www.agobservatory.org/library.cfm?refid=98445


LJ (18 febrero 2009) « Stop the Dog Meat Industry» , ASPCA Online Community,
http://aspacommunity.ning.com/forum/topics/stop-the-dog-meat-industry
(acceso 26 marzo 2009).

Lobo, Phillip (10 marzo 2008) « Animal Welfare and Activism: What You Need
to Know» , presentación PowerPoint en la Conferencia FMI-AMI de la
industria cárnica,
http://www.meatconference.com/ht/a/GetDocumentAction/1/38151 (acceso 26
marzo 2009).

Locatelli, Margaret Garrett y  Holt, Robert (1986) « Antinuclear Activism,
Psychic Numbing, and Mental Health» , en International Journal of Mental
Health, 15, 1-3, pp. 143-161.

Lovelock, James (1979) A New Look on Life on Earth, Oxford, Oxford University
Press.

Macy, Joana (1995) « Woprking Through Environmental Despair» , en T. Roszak,
M. E. Gomes y  A. D. Kanner (comps.) Ecopsychology: Restoring the Earth,
Healing the Mind, San Francisco, Sierra Club Books, pp. 240-259.

Marcus, Erik (2005) Meat Market: Animals, Ethics, and Money, Ithaca, Brio
Press.

— (1998) Vegan: The New Ethics of Eating, Ithaca, McBooks.
Maslow, Abraham (1987) Motivation and Personality, 3.ª ed., Nueva York, Harper

& Bow (trad. cast. [1991] Motivación y personalidad, Madrid, Díaz de Santos).
Masson, Jeffrey  (2009) The Face on Your Plate: The Truth About Food, Nueva

York, W. W. Norton.
Mattera, Richard D. (1991) « Learned Food Aversions: A Family  Study» , en

Physiology and Bhavior, 50, pp. 499-504.
Maurer, Donna (2002) Vegetarianism: Movement or Moment? Filadelfia, Temple

University  Press.
McDonald, Barbara; Cervero, Ronald M. y  Courtenay, Bradley  C. (1999) « An

Ecological Perspective of Power in Transformational Learning: A Case Study
of Ethical Vegans» , en Adult Education Quarterly, 50.1, pp. 5-23.

McDougall, John A. y  McDougall, Mary  (1991) The McDougall Program: Twelve
Days to Dynamic Health, Nueva York, Plume.

McElroy, Damien (6 enero 2002) « Korean Outrage as West Tries to Use World

http://aspacommunity.ning.com/forum/topics/stop-the-dog-meat-industry
http://www.meatconference.com/ht/a/GetDocumentAction/1/38151


Cup to Ban Dog Eating» , en Telegraph,
http://www.telegraph.co.uk/news/worldnews/europe/france/1380569/Korean-
outrage-as-West-tries-to-use-World-Cup-to-ban-dog-eating.html (acceso 26
marzo 2009).

Messina, Virginia y  Messina, Mark (1996) The Vegetarian Way, Nueva York,
Crown Trade Paperbacks.

Metzner, Ralph (1999) Green Psychology: Transforming Our Relationship to the
Earth, Rochester, Park Street Press.

Midei, Aimée (22 septiembre 2002) « Identification of the First Gene in
Posttraumatic Stress Disorder» , en Bio-Medicine, http://news.bio-
medicine.org/biology-news-2/Identification-of-the-first-gene-in-posttraumatic-
stress-disorder-6692-1/ (acceso 27 marzo 2009).

Midgley, Mary  (1983) Animals and Why They Matter: A Journey Around the
Species Barrier, Nueva York, Penguin.

Milgram, Stanley  (1974) Obedience to Authority: An Experimental View, Nueva
York, Harper & Row (trad. cast. [2002] Obediencia a la autoridad, Bilbao,
Desclée de Brouwer).

Mintz, Sidney  (1996), Tasting Food, Tasting Freedom: Excursions into Eating,
Culture, and the Past, Boston, Beacon Press.

Mitchell, C. E. (1993) « Animals-Sacred or Secondary? Ideological Influences on
Therapist and Client Priorities and Approaches to Decision-Making» , en
Psychology, 30.1, pp. 22-28.

Mittal, Anuradha (junio 2002) « Giving Away  the Farm: The 2002 Farm Bill» ,
The Oakland Institute, http://www.oaklandinstitute.org/?q=node/view/39 (acceso
27 marzo 2009). El Instituto Oakland es un comité de expertos en política cuy o
objetivo es aumentar la participación del público y  el debate justo sobre
cuestiones sociales y  medioambientales importantes. La revista Nation
nombró a Anuradha Mittal (directora ejecutiva del instituto) pensadora más
valiosa de 2008.

« More Urban, Suburban Homes Have Pet Chickens»  (16 julio 2007) en Dallas
Morning News,
http://www.dallasnews.com/sharedcontent/dws/news/localnews/stories/071707dnmetpetchickens.ca7efd.html
(acceso 27 marzo 209).

http://www.telegraph.co.uk/news/worldnews/europe/france/1380569/Korean-outrage-as-West-tries-to-use-World-Cup-to-ban-dog-eating.html
http://news.bio-medicine.org/biology-news-2/Identification-of-the-first-gene-in-posttraumatic-stress-disorder-6692-1/
http://www.oaklandinstitute.org/?q=node/view/39
http://www.dallasnews.com/sharedcontent/dws/news/localnews/stories/071707dnmetpetchickens.ca7efd.html


Morgan, Dan; Gaul, Gilbert M. y  Cohen, Sarah (2006) « Harvesting Cash: A Year-
Long Investigation into Farm Subsidies» , en The Washington Post,
http://www.washingtonpost.com/wp-srv/nation/interactives/farmaid/ (acceso 25
marzo 2009).

Morrow, Julie (19 diciembre 2002) « An Overview of Current Dairy  Welfare
Concerns from the North American Perspective» ,
http://www.nal.usda.gov/awic/pubs/dairy/overview.htm (acceso 27 marzo 2009).

Motovalli, Jim (julio-agosto 2008) « The Meat of the Matter: Our Livestock
Industry  Creates More Greenhouse Gas Than Transportation Does» , en E.
Magazine, 19.4.

Murcott, A. (1986) « You Are What You Eat: Anthropological Factors Influencing
Food Choice» , en Christopher Ritson, Leslie Gofton y  John McKenzie
(comps.), The Food Consumer, Nueva York, John Wiley  & Sons, pp. 107-125.

Nestle, Marion (2007) Food Politics: How the Food Industry Influences Nutrition
and Health, Berkeley, University  of California Press.

Nibert, David Allen (2002) Animal Rights/Human Rights: Entanglements of
Oppression and Liberation, Lanham, Rowman & Littlefield.

Norbert-Hodge, Helena (2000) « Compassion in the Age of the Global
Economy» , en Watson G., Batchelor S. y  Claxton G. (comps.) The
Psychology of Awakening: Buddhism, Science, and Our Day-to-Day Lives,
York Beach, Samuel Weiser.

Organización de las Naciones Unidas para la Agricultura y  la Alimentación
(2006) « Livestock’s Long Shadow: Environmental Issues and Options» ,
http://www.fao.org/docrep/010/a0701e/a0701e00.htm (acceso 27 marzo 2009).

— « Pro-Poor Livestock Policy  Initiative» ,
http://fao.org/AG/AGAInfo/programmes/en/pplpi/docarc/pb_hpaibiosecurity.html
(acceso 26 marzo 2009).

Passariello, Phy llis (1999) « Me and My  Totem: Cross-Cultural Attitudes Towards
Animals» , en Dolins F. L. (comp.) Attitudes to Animals: Views in Animal
Welfare, Cambridge, Cambridge University  Press.

Patterson, Charles (2002) Eternal Treblinka: Our Treatment of Animals and the
Holocaust, Nueva York, Lantern Books.

Petrinovich, L.; O’Neill, P. y  Jorgensen, M. (1993) « An Empirical Study  of Moral

http://www.washingtonpost.com/wp-srv/nation/interactives/farmaid
http://www.nal.usda.gov/awic/pubs/dairy/overview.htm
http://www.fao.org/docrep/010/a0701e/a0701e00.htm
http://fao.org/AG/AGAInfo/programmes/en/pplpi/docarc/pb_hpaibiosecurity.html


Intuition: Toward Evolutionary  Ethics» , en Journal of Personality and Social
Psychology, 64.3, pp. 467-478.

Phillips, Mary  T. (1993) « Savages, Drunks, and Lab Animals: The Researcher’s
Perception of Pain» , en Society and Animals, 1.1, pp. 61-81.

Phillips, R. L. (2004) « Coronary  Heart Disease Mortality  Among Seventh Day
Adventists with Differing Dietary  Habits; a Preliminary  Report»  en Cancer
Epidemiology, Biomarkers and prevention, 13, p. 1665.

Pickert, Kate (9 marzo 2009) « Undercover Animal-Rights Investigator» , en
Time, http://www.time.com/time/nation/article/0,8599,1883742,00.html (acceso
26 marzo 2009).

Pilsuk, Marc (1962) « Cognitive Balance and Self-Relevant Attitudes» , en Journal
of Abnormal and Social Psychology, 6.2, pp. 95-103.

— (1998) « The Hidden Structure of Contemporary  Violence» , en Peace and
Conflict: Journal of Peace Psychology, 4, pp. 197-216.

Pilsuk, Marc y  Joy, Melanie (2000) « Humanistic Psychology  and Ecology» , en
K. J. Schneider, J. T. Bugental y  J. F. Pearson (comps.), The Handbook of
Humanistic Psychology: Leading Edges in Theory, Research and Practice,
Thousand Oaks, Sage Publications, pp. 101-114.

Plous, Scott (1993) « Psychological mechanisms in the Human Use of Animals» ,
en Journal of Social Issues, 49.1, pp. 11-52.

Pollan, Michael (2006) The Omnivore’s Dilemma: A Natural History of Four
Meals, Neva York, Penguin (trad. cast. [2011] El dilema del omnívoro,
Donostia, Cuadernos Mugaritz de Gastronomía).

— (31 marzo 2002) « Power Steer» , en The New York Times, sec. 6.
Prilletensky, Isaac (1989) « Psychology  and the Status Quo» , en American

Psychologist, 44.5, pp. 795-802.
Public Broadcasting Service (PBS) (15 diciembre 2006) « Meatpacking in the US.:

Still a “Jungle” Out There?» , Descripción del programa para el noticiero
NOW, http://www.pbs.org/now/shows/250/meat-packing.html (acceso 26 marzo
2009).

Ramachandran, V. S. (10 enero 2006) « Mirror Neurons and the Brain in the
Vat» , en Edge: The Third Culture,

http://www.time.com/time/nation/article/0,8599,1883742,00.html
http://www.pbs.org/now/shows/250/meat-packing.html


http://www.edge.org/3rd_culture/ramachandran06/ramachandran06_index.html
(acceso 26 marzo 2009).

Randour, Mary  Lou (2000) Animal Grace: Entering a Spiritual Relationship with
Our Fellow Creatures, Novato, New World Library.

Regan, Tom (1983) The Case for Animal Rights, Berkeley, University  of California
Press.

« Retailer Recalls Parkas Trimmed in Dog Fur»  (16 diciembre 1998) en The New
York Times, http://www.nytimes.com/1998/12/16nyregion/retailer-recalls-
parkas-trimmed-in-dog-fur.html?n=Top/News/Science/Topics/Dogs (acceso 27
marzo 2009).

Richardson, N. J. (1994) « UK Consumer Perceptions of Meat» , en Proceedings
of the Nutrition Society, 53, pp. 281-287.

Rifkin, Jeremy  (1992) Beyond the Beef: The Rise and Fall of the Cattle Culture,
Nueva York, Plume.

Robbins, John (1987) Diet for a New America, Tiburon, H. J. Kramer, 1987.
— (2001) The Food Revolution: How Your Diet Can Help Save Your Life and the

World, Berkeley, Conari Press.
Rogers, Carl (1961) On Becoming a Person, Boston, Houghton Mifflin (trad. cast.

[2000] El proceso de convertirse en persona, Barcelona, Paidos Ibérica.
« Role of the Meat and Poultry  Industry  in the US. Economy »  (2000) en

American Meat Institute,
http://www.meatami.com/content/PressCenter/FactSheets_InfoKits/Intl_trade_kit.htm
(acceso 1 noviembre 2001).

Rosen, Steven (1997) Diet for Transcendence: Vegetarianism and the World
Religions, Badger, Torchlight Publishing.

Rostler, Suzanne (2001) « Vegetarian Diet May  Mask Eating Disorder in Teens» ,
en Journal of Adolescent Health, 29, pp. 406-416.

Rozin, Paul (1997) « Moralization» , en A. Brandt y  P. Rozin (comps.), Morality
and Health, Nueva York, Routledge, 1997 pp. 379-401.

— (1987) « A perspective on Disgust» , en Psychological Review, 94.1 pp. 23-41.
Rozin, Paul y  Fallon, April (1980) « The Psy chological Categorization of Foods

and Non-Foods: A Preliminary  Taxonomy  of Food Rejections» , en Appetite,

http://www.edge.org/3rd_culture/ramachandran06/ramachandran06_index.html
http://www.nytimes.com/1998/12/16nyregion/retailer-recalls-parkas-trimmed-in-dog-fur.html?n=Top/News/Science/Topics/Dogs
http://www.meatami.com/content/PressCenter/FactSheets_InfoKits/Intl_trade_kit.htm


1, pp. 193-201.
Rozin, Paul; Markwith, Maureen y  Stoess, Cary n (1977) « Moralization and

Becoming a Vegetarian: The Transformation of Preferences into Values and
the Recrutiment of Disgust» , en Psychological Science, 8.2, pp. 67-73.

Rozin, Paul; Pelchat, M. L. y  Fallon, A. E. (1986) « Psychological Factors
Influencing Food Choice» , en Ritson C.; Gofton L. y  McKenzie J. (comps.),
The Food Consumer, Nueva York, John Wiley  & Sons, pp. 85-106.

Ry der, Richard (1998) The Political Animal: The Conquest of Speciesism,
Jefferson, McFarland & Company.

Sapp, Stephen G. y  Harrod, Wendy  J. (1989) « Social Acceptability  and Intentions
to Eat Beef: An Expansion of the Fishbein-Ajzen Model Using Reference
Group Theory» , en Rural Sociology, 54.3, pp. 42-438.

Schafer, Robert y  Yetley, Elizabeth A. (1975) « Social Psy chology  of Food
Faddism» , en Journal of the American Dietetic Association, 66, pp. 129-133.

Schlosser, Eric (julio-agosto 2001) « The Chain Never Stops» , en Mother Jones,
http://www.motherjones.com/news/feature/2001/07/meatpacking.html (acceso
27 marzo 2009).

— (3 septiembre 1998) « Fast Food Nation: Meat and Potatoes» , en Rolling Stone,
http://www.ericsecho.org/investigation2.htm (acceso 13 marzo 2009).

— (2001) Fast Food Nation: The Dark Side of the All-American Meal, Nueva
York, Houghton Mifflin (trad. cast. [2002] Fast Food. El lado oscuro de la
comida rápida, Barcelona, Grijalbo).

— (24 junio 2004) « Tyson’s Moral Anchor» , en The Nation,
http://www.thenation.om/doc/20040712/schlosser (acceso 27 marzo 2009).

Schnall, Simone; Haidt, Jonathan y  Clore, Gerald L. (2008) « Disgust as
Embodied Moral Judgment» , en Personality and Social Psychology Bulletin,
34.8, pp. 1096-1109.

Schwartz, Richard H. (2001) Judaism and Vegetarianism, Nueva York, Lantern
Books.

Scully, Matthew (2002) Dominion: The Power of Man, the Suffering of Animals,
and the Call to Mercy, Nueva York, St. Martin’s Griffin Press.

Serpell, A. (1986) In the Company of Animals, Nueva York, Basil Blackwell.

http://www.motherjones.com/news/feature/2001/07/meatpacking.html
http://www.ericsecho.org/investigation2.htm
http://www.thenation.om/doc/20040712/schlosser


— (1999) « Sheep in Wolves’ Clothing? Attitudes to Animals Among Farmers and
Scientists» , en Dolins F. L. (comp.) (1999) Attitudes to Animals: Views in
Animal Welfare, Cambridge, Cambridge University  Press, pp. 26-33.

Severson, Kim (12 marzo 2008) « Upton Sinclair, Now Play ing on You Tube» , en
The New York Times, http://www.nytimes.com/2008/03/12/dining/12animal.html?
pagewanted=1&_r=3 (acceso 26 marzo 2009).

Shapiro, Kenneth (1990) « Animal Rights Versus Humanism: The Charge of
Speciesism» , en Journal of Humanistic Psychology, 30.2, pp. 9-37.

Shepard, Paul (1973) The Tender Carnivore and the Sacred Game, Nueva York,
Scribners, 1973.

Shickle, D., et al. (1989) « Differences in Health, Knowledge and Attitudes
Between Vegetarians and Meat Eaters in a Random Population Sample» , en
Journal of the Royal Society of Medicine, 82, pp. 18-20.

« Short Supply  of Inspectors Threatens Meat Safety»  (21 febrero 2008) en
MSNBC.com, http://msnbc.com/id/23282496/ (acceso 27 marzo 2009).

Simoons, Frederick J. (1961) Eat Not This Flesh: Food Avoidances in the Old
World, Madison, University  of Wisconsin Press.

Sims, L. S. (1978) « Food-related Value Orientations, Attitudes, and Beliefs of
Vegetarians and Non-Vegetarians» , en Ecology of Food and Nutrition, 7, pp.
25-35.

Sinclair, Upton (2006) The Jungle, Nueva York, Penguin Classics (trad. cast.
[2001] La jungla, Madrid, Capitán Swing.)

Sindicato de Científicos Conscientes (18 julio 2003) « Outbreak of a Resistant Food
Borne Illnes» , http://www.ucsusa.org/food_and_agriculture/science-
and_impacts/impacts_industrial_agriculture/outbreak-of-a-resistant.html
(acceso 27 marzo 2009).

— (8 agosto 2006) « They  Eat What? The Reality  of Feed at Animal Factories» ,
http://www.ucsusa.org/food_and_agriculture/science_and_impacts/impacts_industrial_agriculture/they-
eat-what-the-reality-of.html (acceso 27 marzo 2009).

Singer, Peter (1990) Animal Liberation, Nueva York, Avon Books.
Slovic, Paul (2007) « “If I Look at the Mass I Will Never Act”: Psychic Numbing

and Genocide» , en Judgment and Decision Making, 2.2, pp. 79-95.
Smith, Allen C. y  Kleinman, Sherry  (1989) « Managing Emotions in Medical

http://www.nytimes.com/2008/03/12/dining/12animal.html?pagewanted=1&_r=3
http://MSNBC.com
http://msnbc.com/id/23282496
http://www.ucsusa.org/food_and_agriculture/science-and_impacts/impacts_industrial_agriculture/outbreak-of-a-resistant.html
http://www.ucsusa.org/food_and_agriculture/science_and_impacts/impacts_industrial_agriculture/they-eat-what-the-reality-of.html


School: Students’ Contacts with the Living and the Dead» , en Social
Psychology Quarterly, 52.1, pp. 56-69.

Sneddon, L. U.; Braithwaite, V. A. y  Gentle, M. J. (7 junio 2003) « Do Fish Have
Nociceptors? Evidence for the Evolution of a Vertebrate Sensory  System» , en
Proceedings of the Royal Society of London, B270, 1520, pp. 1115-1121.

Spencer, Colin (1995) The Heretic’s Feast: A History of Vegetarianism, Hanover,
University  Press of New England.

Spiegel, Marjorie (1988) The Dreaded Comparison: Human and Animal Slavery,
Nueva York, Mirror Books.

Stamm, B. Hudnall (comp.) (1999) Secondary Traumatic Stress: Self-Care Issues
for Clinicians, Researchers, and Educators, 2ª ed., Baltimore, Sidran Press.

Stepaniak, Joanne (1998) The Vegan Sourcebook, Los Ángeles, Lowell House.
Stout, Martha (2005) The Sociopath Next Door, Nueva York, Broadway  Books.
Thich Nhat Hanh (1993) For a Future to Be Possible: Commentaries on the Five

Wonderful Precepts, Berkeley, Parallax Press.
Tolle, Eckhart (2005) A New Earth: Awakening to Your Life’s Purpose, Nueva York,

Plume.
— (1999) The Power of Now: A Guide to Spiritual Enlightment, Novato, New

World Library.
Tsouderos, Trine (27 febrero 2009) « Some Facial Expressions Are part of a

Primal “Disgust Response”, University  of Toronto Study  Finds» , en Chicago
Tribune, http://www.chicagotribune.com/news/nationworld/chi-talk-disgust-
27feb27,0,5822692.story (acceso 26 marzo 2009).

Twigg, Julia (1983) « Vegetarianism and the Meanings of Meat» , en A. Murcott y
A. Aldershot (comps.) The Sociology of Food and Eating, Inglaterra, Gomer
Publishing, pp. 18-30.

Vann, Madeline (11 diciembre 2007) « High Meat Consumption Linked to
Heightened Cancer Risk» , en US. News & World Report,
http://health.usnews.com/usnews/health/healthday/071211/hihj-meat-
consumption.linked.to.heightened.cancer.risk.htm (acceso 27 marzo 2009).

Vansickle, Joe (15 septiembre 2008), « Preparing Pigs for Transport» , en The
National Hog Farmer, http://nationalhogfarmer.com/behavior-welfare/0915-

http://www.chicagotribune.com/news/nationworld/chi-talk-disgust-27feb27,0,5822692.story
http://health.usnews.com/usnews/health/healthday/071211/hihj-meat-consumption.linked.to.heightened.cancer.risk.htm
http://nationalhogfarmer.com/behavior-welfare/0915


preparing-pigs-transport/ (acceso 26 marzo 2009).
Verhjovek, Sam (18 febrero 1998) « Gain for Winfrey  in Suit by  Beef Producers

in Texas» , en The New York Times, http://query.nytimes.com/gst/fullpage.html?
res=9407EDE153FF93BA25751C0A96E958260&sec=health&spon=&pagewanted=1
(acceso 27 marzo 2009).

Warrick, Joby  (10 abril 2001) « The Die Piece by  Piece» , en The Washington
Post, http://www.hfa.org/hot_topic/wash_post.pdf (acceso 26 marzo 2009).

Weingartem, Kaethe (2004) Common Shock: Witnessing Violence Every Day,
Nueva York, New American Library.

Wheatley, Thalia y  Haidt, Jonathon (2005) « Hy pnotically  Induced Disgust Makes
Moral Judgments More Severe» , en Psychological Science, 16, pp. 780-784.

Wolf, David B. (2000) « Social Work and Speciesism» , en Social Work, 45.1, pp.
88-93.

WorldWatch Institute (26 marzo 2009) « WorldWatch Institute: Vision for a
Sustainable World» , http://www.worldwatch.org/ (acceso 27 marzo 2009).

Worsley, Antony  y  Grace, Skrzy piec (1998) « Teenage vegetarianism:
Prevalence, Social and Cognitive Contexts» , en Appetite, 30 pp. 151-170.

Zey, Mary  y  William, Alex McIntosh (1992) « Predicting Intent to Consume
Beef: Normative Versus Attitudinal Influences» , en Rural Sociology, 57.2, pp.
250-265.

Zur, Ofer (1990) « On Nuclear Attitudes and Psy chic Numbing: Overview and
Critique» , en Contemporary Social PSychoogy, 14.2, pp. 96-119.

Zwerdling, Daniel (junio 2007) « A View to a Kill» , Gourmet, junio 2007,
http://www.gourmet.com/magazine/2000s/2007/06/aviewtoakill (acceso 26
marzo 2009).
 

http://query.nytimes.com/gst/fullpage.html?res=9407EDE153FF93BA25751C0A96E958260&sec=health&spon=&pagewanted=1
http://www.hfa.org/hot_topic/wash_post.pdf
http://www.worldwatch.org/
http://www.worldwatch.org/
http://www.gourmet.com/magazine/2000s/2007/06/aviewtoakill


Índice analítico y de nombres
activismo, cómo dar testimonio,
Adams, Carol J.,
Administración de
inspección de grano, despiece y  corrales (GIPSA),
Salud Laboral (OSHA),
africanos, percepciones sobre los,
alimentación emocional,
amoníaco,
anestesia psicológica,
animales caídos,
animales, visión general
carnismo interiorizado y  percepción de los,
clasificaciones y  percepciones,
como propiedad,
de cría, estadísticas de población,
estadísticas de matanza,
antibióticos,
apatía,
Aristóteles,
asco,
psicológico,
asfixia,
Asociación
Americana de Medicina Veterinaria (AVMA),
de Criadores de Ovejas y  Cabras de Texas,
Dietética Americana (ADA),
ASPCA (Sociedad Americana para la Prevención de la Crueldad con los

Animales),
Atema, Jelle,



aturdimiento percusivo,
aves de corral, . Véase también pollos; pavos
Balk, Josh,
bebés y  sensibilidad,
Bemba de Rodesia del Norte,
Bentham, Jeremy,
bovinos. véase vacas
British Meat (revista),
Burger King,
Burt de Perera, Theresa,
caballos,
cabestro(s),
cabras,
cadena alimentaria,
calentamiento global,
Calhoun, John C.,
Cambpell, T. Colin,
cáncer,
canibalismo,
caracoles,
carne exclusivamente para cocinar,
carnecracia,
carniceros, -. Véanse también Mataderos y  despiece
carnismo, visión general
como elección,
como ideología,
comparación con los carnívoros,
interiorización y  defensa del,
justificación del,
mitología y  legitimación del,
percepción y  distorsiones que apoy an el,
refuerzo tecnológico,
visión general y  descripción,
y  las libertades democráticas,



carnívoros,
castración,
CBS,
cerdos
carácter e inteligencia,
cosificación y  control léxico,
estadísticas de consumo,
matadero,
percepción, en comparación con los perros,
situación en las explotaciones de cría intensiva,
transporte,
Chicago Tribune,
cianuro,
ciencia como apoy o a la naturalización,
comestible y  no comestible, clasificación,
compasión,
ConAgra,
conductas y  trastornos inducidos por el estrés en
cerdos,
personas,
pollos y  pavos,
terneros lechales,
trabajadores de matadero,
vacas,
vida marina,
congelación en vivo,
consumo de
carne de cerdo, estadísticas, . Véase también Cerdos
cereales,
contaminación
del agua,
del aire,
fecal,
control



de calidad,
corporativo, ,
cordero,
Corea del Sur,
cosificación,
costumbre,
críticos socializados,
Cummings, Timothy,
Cutler, Gregg,
dar testimonio
acción,
desarrollo de estructuras,
desestabilización del carnismo,
disociación e integración,
formas de,
poder del testimoniaje colectivo,
resistencia a,
seguridad,
valor,
y  empatía,
Darwin, Charles,
deforestación,
democracia,
Departamento de Agricultura de EE.UU. (USDA),
dependencia económica,
derecho de propiedad,
Descartes, René,
descuerne,
desindividualización,
desinfección,
despiece. véase Mataderos y  despiece
destete,
diabetes,
dicotomización,



« dilema del omnívoro, El»  (Pollan),
Dillard, Annie,
disociación,
dolor,
E. coli,
EEAC (explotaciones para el engorde de animales en confinamiento), . Véase

también Explotaciones de cría intensiva
efecto invernadero, gases de,
Einstein, Albert,
Eisnitz, Gail, ,
electrocución,
emasculador,
Emily, la Vaca Sagrada,
empatía, ,
enfermedades cardiovasculares,
ensartar,
erosión,
escargots,
Escuela Noruega de Ciencia Veterinaria,
esquema(s),
carnista,
estadísticas de
consumo,
ingresos,
estereotipos,
estiércol
contaminación por,
problemas medioambientales,
estudio de China, El (Campbell),
estudios militares y  violencia,
eta,
ética,
etiquetas de advertencia,
evitación,



explotaciones de cría intensiva
acceso público a las,
condiciones laborales,
problemas medioambientales consecuencia de las,
situación de las aves,
situación de los cerdos,
situación del ganado,
situación de los peces y  de la vida marina,
visión general,
explotaciones de engorde de animales en confinamiento (EEAC), . Véase

también explotaciones de cría intensiva
Farm Sanctuary,
Fast Food Nation (Schlosser),
fecundación artificial,
feminismo,
Fiddes, Nick,
fumar puros,
fungicidas,
ganado no móvil,
Gandhi, Mahatma,
gases tóxicos,
generalizaciones,
GIPSA (Administración de Inspección de grano, despiece y  corrales),
Gobierno. Véase también Legislación
asociación de la agroindustria con,
democracia y  carnismo, ideologías,
esfuerzos para proteger al consumidor,
financiación y  lobbies políticos,
Gourmet (revista),
gripe aviar, virus de la,
guanches de las Islas Canarias,
Guerra(s)
Civil estadounidense,
Mundial, I,



Mundial, II,
Napoleónicas,
gustos adquiridos,
habitantes,
Hawking, Stephen,
herbicidas,
Herman, Judith,
historia, apoy o a la naturalización,
Hitler, Adolf,
hormonas,
de crecimiento,
huevos, producción de,
Human Rights Watch,
humanos, seres. Véase también Problemas de salud; Trabajadores de

matadero
aversión a matar,
como víctimas del carnismo,
estudios sobre sensibilidad en bebés,
posición en la cadena alimentaria y  justificación del carnismo,
y  empatía,
Huxley, Aldous,
identificación,
ideologías
definición,
invisibles,
justificación,
legitimación de,
violentas, ,
incubadoras comerciales,
India,
infecciones del tracto urinario,
inspecciones,
Instituto Roslin,
integración,



intocables,
invisibilidad
como mecanismo de defensa,
debilitar de la,
ideologías apoy adas por la, , ,
literal y  simbólica,
simbólica,
jaulas
en batería,
de gestación,
Journal of Food Protection,
jungla, La (Sinclair),
justificaciones,
Kaplan, Helmut,
LA Times,
láctea, industria,
Lama, Eddie,
langostas,
legislación y  sistema legal
estatus legal de los animales,
influencia de la industria cárnica,
ley  de difamación de alimentos,
protección a la industria animal,
regulación del control de calidad,
regulación del sacrificio,
legitimación,
lenguaje,
léxico, control del,
ley (es)
de difamación de alimentos,
de inspección de carne,
sobre métodos humanos de sacrificio,
sobre la Pureza de Alimentos y  Fármacos,
sobre terrorismo a la industria animal,



libre albedrío, mito del,
Lifton, Robert Jay,
Little, Ellen,
lobbies,
Maple Leaf Foods,
marcado,
Marshall, S. L. A.,
mastitis,
mataderos y  despiece
estadísticas,
inspecciones,
invisibilidad y  prohibición de acceso,
legislación,
problemas para la salud humana,
situación de los cerdos,
situación del ganado,
situación de los peces,
situación de los pollos,
situación de los terneros lechales,
transporte a,
uso del lenguaje y  relaciones públicas,
velocidad de producción,
y  McCartney,
matar, aversión de los humanos a,
Matrix (película),
McCartney, Sir Paul,
McDonald’s,
McKown, Delos B.,
Meat Trades Journal,
medioambientales, cuestiones,
medios de comunicación,
metano,
Milgram, Stanley,
mito(s)



creadores de,
del libre albedrío,
mitología de la carne,
moderados, racionales,
Moore, Dale,
moralidad,
Moreno, Ramón,
Moseley, James,
Mother Jones (revista),
« Mueren pieza a pieza»  (Warrick),
my petchicken.com,
« N» , Tres,
Naciones Unidas,
Nambikwara, indígenas de Brasil,
nazismo,
NCBA, Asociación Nacional de Ganaderos de Ternera,
Nebraska Beef,
necesidad, como justificación,
negación,
Nestor, Felicia,
Newcastle, infección vírica aviar,
Nin, Anaïs,
normalidad, como justificación,
noticieros,
números y  percepción del sufrimiento,
nutricionistas,
O’Dea, James,
Obama, Barack,
omisión,
omnívoros,
Organización Mundial de la Salud,
OSHA (Administración de Salud Laboral),
óxido nitroso,
patriarcado,

http://www.mypetchicken.com


pavos,
Peace Abbey,
Pearl, Bill,
peces,
de colores,
percepción. Véase también Tríada cognitiva
de los animales y  la comida de origen animal,
apatía y  empatía,
asco,
del sufrimiento,
distorsión,
e interiorización del carnismo,
esquemas y  sesgo de confirmación,
Perdue, matadero de pollos,
perro, carne de
perros
como ganado,
experimentación científica y  crueldad hacia los,
percepción de la carne de, frente a la carne de ternera,
percepción de los cerdos en comparación con los,
Personas
legales,
por el Trato Ético de los Animales (PETA),
pesca,
pescado, producción de,
pesticidas,
pico, corte de,
picotazos,
pila de cadáveres,
piscifactorías,
pitagóricos,
política,
Pollan, Michael,
pollos



carácter e inteligencia,
como mascotas,
condiciones de cría comercial,
condiciones en las explotaciones comerciales,
condiciones de matanza,
esperanza de vida,
estadísticas de consumo,
exterminación en un triturador de madera,
investigación sobre sensibilidad,
y  el control del léxico,
problemas de salud. Véase también Conductas y  trastornos inducidos por el

estrés
condiciones laborales en mataderos,
consumo de carne,
proteína, mito de la,
toxinas medioambientales,
trastornos por estrés,
producción de leche,
productos químicos,
programa de Incentivos de Calidad Medioambientales (EQIP),
prohibición,
propiedades de contaminación,
protección
animal, organizaciones para la,
al consumidor, ,
proteína, mito de la,
purificación de alimentos,
Quito, indios de,
racionalización,
Ramm, Rudolf,
Randa, Lewis y  Megan,
Reino Unido,
religión como apoyo a la naturalización,
resistencia,



Rich, Adrienne,
Roethke, Theodore,
Roupell, George,
Rubenstein, Richard,
rutinización,
saber sin saber,
Schlosser, Erik,
Scully, Matthew,
seguridad,
sensibilidad,
sesgo de confirmación,
Shaw, George Bernard,
simbolismo,
Sinclair, Upton,
síndrome de estrés porcino (SEP),
Slovic, Paul,
Smithfield Foods,
Sociedad Americana para la Prevención de la Crueldad con los Animales

(ASPCA),
Sociedad Humana de Estados Unidos (HSUS),
sufrimiento,
Super Bowl, publicidad,
tabúes,
tala rasa submarina,
tecnología,
Telegraph,
Teresa, Madre,
ternera. Véase también Vacas
estadísticas de consumo,
estadísticas e informes de contaminación,
frente a carne de perro, y  percepción,
lechal, producción,
terneros,
The Nazi Doctors (Lifton),



Tíbet,
Tolstoi, síndrome de,
trabajadores de matadero
condiciones laborales y  problemas de salud,
experiencias en mataderos de ganado,
experiencias en mataderos de pollos,
experiencias en mataderos de terneros lechales,
percepción de los animales,
percepción histórica y  cultural de los,
transporte, condiciones de,
trastorno de estrés postraumático (TEPT),
tres « N» ,
Tríada Cognitiva
componentes,
refuerzo tecnológico,
visión general,
triturador de madera, exterminación con,
Unión Europea,
Universidad
de Edimburgo,
de Minnesota,
Purdue,
de Toronto,
vacas
condiciones en las explotaciones de cría intensiva,
condiciones de la matanza,
cosificación y  control del léxico,
esperanza de vida,
estadísticas del consumo de ternera,
fugitivas,
locas, enfermedad de las,
percepciones de la carne de vaca y  de perro,
personalidad e inteligencia,
producción láctea,



producción de ternera lechal,
valores,
vegetarianismo
crecimiento y  popularidad,
efectos sobre la salud,
recursos,
retos sociales,
visión general de sus principios,
y  asco psicológico,
y  la historia,
Veneman, Ann,
veterinarios,
Vietnam, Guerra de,
« View to a Kill»  (Zwerdling),
violencia e ideologías violentas
carnismo,
democracia,
exposición de los trabajadores de mataderos a,
facilitación,
invisibilidad,
virilidad,
Voltaire,
Warrick, Joby,
Washington Post,
Waters, Mary,
Whole Foods Market,
Wiesel, Elie,
Winfrey, Oprah,
Wittgenstein, Ludwig,
Won-Bok , Lee,
Zwerdling, Daniel,


	Índice
	Prólogo
	Agradecimientos
	Capítulo uno. ¿Para amar o para comer?
	El problema de comer carne de perro
	El eslabón perdido
	De la empatía a la apatía

	Capítulo dos. El carnismo: «Las cosas son así»
	Carnismo
	Carnismo, ideología y status quo
	Carnismo, ideología y violencia

	Capítulo tres. Cómo son las cosas en realidad
	¿Dónde están?
	No ver el Mal, no oír el Mal, no decir el Mal
	Este cerdito se fue al mercado…
	¿Dónde está la ternera?
	¿Cabeza de chorlito? No, de pollo y pavo
	Lo tienen a huevo: gallinas ponedoras
	¿Un poco de leche? Vacas lecheras
	Tierno como un bebé: ternera lechal
	¿Pez o pescado? Pescados y otros animales marinos
	A las puertas de la muerte: animales caídos
	Si los mataderos tuvieran paredes de cristal

	Capítulo cuatro. Daños colaterales: las otras víctimas del carnismo
	¿Estamos seguros?
	Infecciones, inspecciones y el USDA
	El animal de matadero humano
	Riesgos operativos en la industria cárnica
	Condicionados para matar
	Nuestro planeta, nosotros
	¿Democracia o carnecracia?
	Advertencia sanitaria: comer productos de origen animal puede ser peligroso para su salud

	Capítulo cinco. La mitología de la carne: justificación del carnismo
	Las tres «N» de la justificación
	Le presento a los creadores de mitos
	El sello oficial de aprobación: legitimación
	Comer carne es normal
	Comer carne es natural
	Comer carne es necesario
	El mito del libre albedrío

	Capítulo seis. La lente del carnismo: interiorizar el carnismo
	La Tríada Cognitiva
	Cosificación: percibir a los animales como a cosas
	Desindividualización: percibir a los animales como abstracciones
	Dicotomizacion: percibir a los animales como categorías
	Tecnología, distorsión y distanciamiento
	Distorsiones y asco
	Control de daños psicológicos: asco y racionalización
	Retirar la carne de perro: asco y contaminación
	Matrix dentro de Matrix: el esquema carnista
	Hay salida: el fallo de la Matrix carnista

	Capítulo siete. Dar testimonio: del carnismo a la compasión
	Ver con el corazón: el poder de la mirada
	De la apatía a la empatía
	Ser conscientes de nuestras resistencias
	Presenciar el Zeitgeist
	Testimonio en acción: qué puede hacer
	Más allá del carnismo
	El valor de ser testigos

	Guía para el grupo de lecturadel libro
	Capítulo 1. ¿Para amar o para comer?
	Capítulo 2. El carnismo: «Las cosas son así»
	Capítulo 3. Cómo son las cosas en realidad
	Capítulo 4. Daños colaterales
	Capítulo 5. La mitología de la carne
	Capítulo 6. La lente del carnismo
	Capítulo 7. Dar testimonio

	Recursos
	I. Cómo pasar a una dieta sin carne
	II. Sustitutos vegetarianos para productos animales
	III. Consejos para ir de compras y comer fuera
	IV. Organizaciones que promueven el vegetarianismoy el bienestar de los animales de cría intensiva
	V. Lecturas y DVD recomendados

	Notas
	Capítulo 1. ¿Para amar o para comer?
	Capítulo 2. El carnismo: «Las cosas son así»
	Capítulo 3. Cómo son las cosas en realidad
	Capítulo 4. Daños colaterales: las otras víctimas del carnismo
	Capítulo 5. La mitología de la carne: justificación del carnismo
	Capítulo 6. La lente del carnismo: interiorizar el carnismo
	Capítulo 7. Dar testimonio: del carnismo a la compasión

	Bibliografía
	Índice analítico y de nombres

